
Hatály: 2013.IV.1. -  

64/1991. (XII. 17.) AB határozat1 

A MAGYAR KÖZTÁRSASÁG NEVÉBEN! 

Az Alkotmánybíróság jogszabály alkotmányellenességének utólagos vizsgálatára, valamint 

mulasztásban megnyilvánuló alkotmányellenesség megszüntetésére irányuló indítványok alapján 

- dr. Ádám Antal, dr. Herczegh Géza, dr. Kilényi Géza, dr. Lábady Tamás és dr. Zlinszky János 

alkotmánybíró párhuzamos véleményével - meghozta a következő 

határozatot. 

Az Alkotmánybíróság megállapítja, hogy a terhesség megszakítására vonatkozó szabályok 

rendeletben való meghatározása alkotmányellenes. Ezért az Alkotmánybíróság az egészségügyről 

szóló 1972. évi II. törvény 29. § (4) bekezdésének első mondatát, amely szerint „A terhesség 

megszakításának csak jogszabályban meghatározott esetekben és rendelkezések szerint van 

helye”, valamint ugyanazon törvény 87. § (2) bekezdését, továbbá a terhességmegszakításról 

szóló 76/1988. (XI. 3.) MT rendeletet és az annak végrehajtására kiadott 15/1988. (XII. 15.) 

SZEM rendeletet alkotmányellenesnek mondja ki, és 1992. december 31-i hatállyal 

megsemmisíti. 

A mulasztásban megnyilvánuló alkotmányellenesség megállapítására irányuló indítványokat az 

Alkotmánybíróság elutasítja. 

Az Alkotmánybíróság ezt a határozatát a Magyar Közlönyben közzéteszi. 

INDOKOLÁS 

A) 

Az Alkotmánybírósághoz több indítvány érkezett a terhességmegszakításról (abortuszról) szóló 

jogszabályok: az 1972. évi II. törvény 29. § (4) bekezdése, a 76/1988. (XI. 3.) MT rendelet, 

valamint a 15/1988. (XII. 15.) SZEM rendelet alkotmányellenességének, továbbá nemzetközi 

szerződésbe ütközésének megállapítására és megszüntetésére, illetve mulasztásban 

megnyilvánuló alkotmányellenesség megállapítására és megszüntetésére. Az indítványokat az 

Alkotmánybíróság egyesítette és együttesen bírálta el. 

Az indítványokban megfogalmazott alkotmányossági kifogások és érvek lényege a 

következőkben összegezhető. 

1. A terhességmegszakításról szóló minisztertanácsi és miniszteri rendeletek ellentétben állnak 

a jogalkotásról szóló 1987. évi XI. törvény 2. § c), valamint 5. § f) és j) pontjaival, mert nem 

törvényi szinten mondanak ki az állampolgárok alapvető jogaira és kötelességeire vonatkozó 

rendelkezéseket. Ez egyben sérti az Alkotmány 8. § (2) bekezdését, amelynek értelmében az 

 
1 Alkotmánybírósági ügyszám: 33/B/1990/22. Az Alaptörvény hatálybalépése előtt meghozott 

alkotmánybírósági határozatok hatályukat vesztik. E rendelkezés nem érinti az ezen határozatok 

által kifejtett joghatásokat. Lásd: Alaptörvény 5. 



alapvető jogokra vonatkozó szabályokat törvénynek kell megállapítania, valamint az Alkotmány 

35. § (2) bekezdését, illetve 37. § (3) bekezdését, melyek tiltják, hogy a Kormány, illetve annak 

tagjai törvénnyel ellentétben álló rendeletet bocsássanak ki. 

2. Az indítványozók egyik csoportja a terhességmegszakítást szabályozó rendelkezéseket azért 

kifogásolta, mert álláspontja szerint azok alkotmányellenesen engedik meg, illetve 

alkotmányellenesen tág körben engedik meg a terhesség megszakítását. 

a) Az indítványok azt a nézetet képviselik, hogy a sérelmezett jogszabályok ellentétesek az 

Alkotmány 54. § (1) bekezdésével, amely szerint minden embernek veleszületett joga van az 

élethez és az emberi méltósághoz, amelyektől senkit sem lehet önkényesen megfosztani. Az 

indítványozók álláspontja az, hogy az emberélet a fogamzással kezdődik, és a magzatra mint 

teljes értékű emberi lényre is vonatkozik az alapjogok lényeges tartalma korlátozásának az 

Alkotmány 8. § (2) bekezdésébe foglalt tilalma. 

b) Hasonló okokból alkalmazandónak tartják a magzatra az Alkotmány 66. § (2), illetve 67. § 

(1) bekezdésének a gyermekek védelmére, valamint a 70/D. § (1) bekezdésének a lehető 

legmagasabb szintű testi és lelki egészséghez való jogra vonatkozó előírásait is; ezekkel pedig a 

kifogásolt jogszabályok ellentétesek. 

c) A magzattal szembeni alkotmányellenes megkülönböztetésnek tartják, hogy élete nem 

részesül más életekkel azonos védelemben [Alkotmány 70/A. § (1) bekezdés]. 

d) Az abortusz megengedettsége e felfogások szerint ellentétes az Alkotmánynak az emberi 

jogképességet biztosító 56. §-ával is. 

e) Alkotmányellenesnek tartják az indítványozók a támadott jogszabályokat azért is, mert azok 

- bár az Alkotmány 35. § (2) bekezdése szerint a Kormány rendelete nem lehet ellentétes 

törvénnyel -több törvényi szintű büntetőjogi, polgári jogi és családjogi rendelkezést sértenek. 

f) A terhességmegszakításra vonatkozó szabályok nem biztosítják az orvos és más 

egészségügyi alkalmazottak részére a beavatkozás megtagadásának lehetőségét, ezért sértik az 

Alkotmány 60. §-ában biztosított lelkiismereti szabadságot. 

3. Az indítványozók másik csoportja szerint a terhesség megszakításáról való döntés a nők 

lelkiismereti ügye, az ebbe a döntésbe beavatkozó jogszabályok alkotmányellenesek. 

a) Ezen indítványok úgy érvelnek, hogy a terhesség megszakításáról való döntés joga a nő 

emberi méltósághoz való alapvető jogából [Alkotmány 54. § (1) bekezdés] fakad, ezért annak 

kormányrendeletben, illetve miniszteri rendeletben történő korlátozása ellentétes az Alkotmány 8. 

§ (2) bekezdésével. 

b) Az indítványozók álláspontja szerint azok a jogszabályi rendelkezések, amelyek a 35 

évesnél fiatalabb vagy kettőnél kevesebb gyermeket szült nők tekintetében a 

terhességmegszakítás engedélyezését hivatalos vizsgálathoz kötik, ellentétesek a nőkkel 

szembeni megkülönböztetés minden formájának felszámolásáról 1979. december 18-án, New 

Yorkban elfogadott, és az 1982. évi 10. tvr-rel kihirdetett egyezmény 16. § 1. e) pontjával is. 

Eszerint ugyanis a nőknek a férfiakéval azonos jogokat kell biztosítani többek között arra, hogy 

szabadon dönthessenek gyermekeik számáról és a gyermekszülések közé eső időközről. Az 

indítványozók a kihirdetésre tekintettel kérték az egyezmény belső jogként való megítélését, de 

egyben kérték a kifogásolt jogszabályok nemzetközi szerződésbe ütközésének hivatalból történő 

megállapítását is. 

c) A 35 évesnél fiatalabb, illetve kettőnél kevesebb gyermeket szült nőkre vonatkozó 

korlátozásokat az indítványok az Alkotmány 70/A. § (1) és (2) bekezdésében tiltott, 

alkotmányellenes diszkriminációnak tartják. 

d) Az indítványozók kérték, hogy az Alkotmánybíróság az általuk kifogásolt jogszabályi 

rendelkezések hatályon kívül helyezése esetén állapítson meg mulasztásban megnyilvánuló 



alkotmányellenességet is, mivel ebben az esetben az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény 

hatályban maradó rendelkezései szerint mindenfajta terhességmegszakítás tilos lenne, amely 

tilalom sértené a nőknek az Alkotmány 8. § (2) bekezdése értelmében még törvénnyel sem 

korlátozható alkotmányos jogait. 

B) 

Az Alkotmánybíróság felkérésére kifejtett véleményében a népjóléti miniszter egyetértett az 

indítványozóknak azzal az álláspontjával, hogy a terhességmegszakítás rendeleti szintű 

szabályozása ellentétes a jogalkotásról szóló 1987. évi XI. törvénnyel, és így alkotmánysértő. 

Álláspontja szerint a téma alapvető kérdéseit az Alkotmányban, részleteit pedig kizárólag 

törvényi szinten indokolt szabályozni. 

C) 

Az Alkotmány 8. § (2) bekezdése szerint „a Magyar Köztársaságban az alapvető jogokra és 

kötelességekre vonatkozó szabályokat törvény állapítja meg...”. A támadott jogszabályok 

alkotmányellenessége elbírálásához tisztázandó, hogy a terhességmegszakítás jogi szabályozása 

kinek, melyik alapvető jogára (alapjogára) vagy kötelességére vonatkozik. 

1. Az indítványok szerint az abortusz jelenlegi szabályozása sérti a magzat élethez való jogát 

(Alkotmány 54. §), a jogképességhez való jogot (56. §), illetve az anya emberi méltósághoz való 

jogát [„54. § (1) bekezdés”]. Ellentétes a terhességmegszakítás szabályozása az alapvető jog 

lényeges tartalma korlátozásának tilalmával [8. § (2) bekezdés], a gyermek, illetve az anya 

jogával a védelemre [66. § (2) bekezdés, illetve 67. §], valamint a hátrányos megkülönböztetés 

tilalmával (70/A. §) és az egészséghez való joggal (70/D. §) is. 

2. Az abortusz jogi szabályozása a fent felsorolt alapvető jogokkal kétségkívül összefügg. 

Azonban nem mindenfajta összefüggés az alapjogokkal követeli meg a törvényi szintű 

szabályozást. Valamely alapjog tartalmának meghatározása és lényeges garanciáinak 

megállapítása csakis törvényben történhet, törvény kell továbbá az alapjog közvetlen és jelentős 

korlátozásához is. Közvetett és távoli összefüggés esetében azonban elegendő a rendeleti szint is. 

Ha nem így lenne, mindent törvényben kellene szabályozni. 

Ebből az következik, hogy mindig csak a konkrét szabályozásról állapítható meg, hogy - az 

alapjoggal való kapcsolata intenzitásától függően - törvénybe kell-e foglalni vagy sem. 

3. A terhességmegszakítás szabályozása számos alapjogot érint (lásd 1. pont). Minőségileg más 

azonban az abortusz szabályozásának „vonatkozása” az élethez való jogra, mint az összes többi 

alapvető jogra. A terhességmegszakítás mindig a magzati élet fölötti rendelkezés, amely jogi 

minősítést kíván; az abortusz szabályozása a magzat élethez való jogára, s - mivel ennek 

előkérdése, hogy a magzat jogalany-e - a jogalanyisághoz való jogra kétségkívül „vonatkozik”. 

Az Alkotmánybíróság a magzat jogalanyiságát a határozatban mindig a fenti összefüggésben 

érti, vagyis mint a magzat élethez és emberi méltósághoz való alanyi jogának feltételét. Ezért a 

magzat jogalanyiságáról való döntés a határozat összefüggésében arra vonatkozik, hogy a magzat 

a jog szerint ember-e. 

A terhességmegszakítás szabályainak „vonatkozása” a jogalanyiságra és az élethez való jogra 

minden esetben magában foglalja annak eldöntését, hogy ezek a jogok fennállnak-e. Tekintettel 

arra, hogy az ember élethez való joga és jogalanyisághoz való joga korlátozhatatlan, vagyis vagy 

fennáll, vagy nem, az abortusz szabályozása a lehető legerősebben függ össze ezekkel az 

alapjogokkal. 



Az összes többi számításba jövő alapjognál viszont mérlegelés kérdése, hogy az abortusz 

szabályozása „vonatkozik-e” rájuk olyan szorosan, hogy ahhoz törvény szükséges. Ezt a 

mérlegelést alapvetően befolyásolja a magzat jogi helyzetének minősítése. 

a) Az anya önrendelkezési joga az abortusz melletti legerősebb, s - számos külföldi 

alkotmánybírósági ítélet nyomán is -immár klasszikus érv. A magzat melletti klasszikus érv 

viszont az, hogy az élethez való jogból származó állami kötelezettséget az élet védelmére ki lehet 

terjeszteni a magzatra anélkül, hogy a magzat jogalanyiságáról döntenénk. 

Az élethez való jog és a méltósághoz (önrendelkezéshez) való jog összefüggése az abortusszal 

valóban megköveteli, hogy a terhességmegszakításról törvény rendelkezzék. Az abortusz 

szabályozása ugyanis ezt a két alapvető jogot minden esetben és lényegesen érinti azáltal, hogy a 

terhességmegszakítással kapcsolatban mind az önrendelkezési jog érve, mind pedig az emberi 

élet objektív védelmére való hivatkozás a magzat jogalanyiságának hallgatólagos tagadását 

feltételezi. Ha ugyanis a magzatnak alanyi joga van az élethez, egyrészt az anya önrendelkezési 

joga nem, illetőleg csak annyira jöhet szóba, mint - egy hasonló súlyú korlátozást okozó - másik 

emberrel kapcsolatban; másrészt az élethez való jog relatív védelme többé nem elégséges. Csakis 

ebben az összefüggésben teszi feltétlenül szükségessé akár az önrendelkezési jog, akár az állam 

életvédelmi kötelessége az abortusz törvényi szintű szabályozását. 

b) Ha a magzat jogi státuszával való összefüggést figyelmen kívül hagyjuk, az anya 

önrendelkezési joga és az abortusz-szabályok közötti összefüggés erőssége, s ezzel a törvényi 

szabályozás szükségessége -legalábbis elvileg - mindig vitatható marad. 

Az önrendelkezési jogról az Alkotmánybíróság 8/1990. (IV. 23.) AB határozatában 

megállapította, hogy az a modern alkotmányokban, illetve az alkotmánybíróságok gyakorlatában 

- a személyiség szabad kibontakoztatásához való jog, az általános cselekvési szabadság, illetve a 

magánszférához való jog mellett - az általános személyiségi jog egyik aspektusának 

megnevezése; az általános személyiségi jog viszont az emberi méltósághoz való jog [54. § (1) 

bekezdés] egyik megfogalmazása. Az Alkotmánybíróság gyakorlata szerint az általános 

személyiségi jog „anyajog”, azaz olyan szubszidiárius alapjog, amelyet mind az 

Alkotmánybíróság, mind a bíróságok felhívhatnak az egyén autonómiájának védelmére, ha az 

adott tényállásra a konkrét, nevesített alapjogok egyike sem alkalmazható. A művi 

terhességmegszakításról szóló külföldi alkotmánybírósági határozatok is hasonló összefüggésben 

használják az anya önrendelkezési joga, magánszférához való joga, illetve személyiségi joga 

fogalmát. 

A terhesség olyan változásokkal jár az anya szervezetében, s -normális esetben - a 

gyermeknevelés olyannyira meghatározza az anya további életét, hogy az Alkotmánybíróság 

megítélése szerint az abortusz lehetőségének a hatályos rendeletekben szereplő szűkkörű kizárása 

is közvetlenül és lényegesen érinti az anya önrendelkezési jogát. Ez akkor is így van, ha az 

önrendelkezés korlátozását csupán arra szűkítjük, hogy a magzatot az anyának akarata ellenére ki 

kell hordania és meg kell szülnie - hiszen a felnevelés kötelességétől megszabadulhat. A fentiek 

szerint az abortuszt törvényben kell szabályozni. Ugyanakkor elvileg lehetséges olyan rendkívül 

liberális abortuszjog is, amelynek alapján vita tárgya lehet, korlátozza-e a szabályozás annyira az 

önrendelkezési jogot, hogy törvényt kell hozni róla. (A szabályozás jogforrási szintjétől független 

az a tartalmi alkotmányossági kérdés, hogy az önrendelkezési jog korlátozásai szükségesek és 

arányosak-e). 

Az önrendelkezési jog mint a magzati élet feletti rendelkezés alapja eleve csak akkor merülhet 

fel, ha feltesszük, hogy a magzat jogilag nem ember. Ha a magzat jogalany, alanyi joga van az 

élethez. Ebben az esetben az anya önrendelkezési joga szabály szerint nem, hanem csupán 

néhány rendkívüli határesetben érvényesülhet. Ekkor az önrendelkezési jogra hivatkozva éppúgy 



nem lehet megszakítani a terhességet, mint ahogyan nem lehet megölni a kilenc hónapig tartó 

másállapotnál bizonyosan nagyobb terhet jelentő nyitott gerincű csecsemőt. (Ugyanígy nem lehet 

az ápoló önrendelkezésére hivatkozva halálba segíteni a magatehetetlen, ápolásra szoruló öreget 

sem, jóllehet gondozója életét és önrendelkezési jogát esetleg sokkal súlyosabban korlátozza, 

mintha az anyának gyerekéről kellene gondoskodnia.) 

Ha tehát meg akarjuk mondani, hogy az abortusz szabályozása miért érinti az anya 

önrendelkezéshez való jogát, nincs mód megkerülni azt a kérdést, hogy a magzat jogilag ember-e, 

van-e alanyi joga az élethez és méltósághoz. Természetesen igen közelről érinti az abortusz 

korlátozása az anya önrendelkezési jogát, s érintheti más alapjogait is. Ám ez a „vonatkozás” 

éppen azáltal nyeri el feltétlen alapjogi relevanciáját, hogy a magzat alapjogi státusza tekintetében 

állást kell foglalni. 

c) Az Alkotmány 54. § (1) bekezdése egyrészt „minden ember” számára garantálja az élethez 

való alanyi jogot, másrészt - a 8. § (1) bekezdésével összhangban - „az állam elsőrendű 

kötelességévé” teszi az emberi élet védelmét. Az állam kötelessége az alapvető jogok 

„tiszteletben tartására és védelmére” a szubjektív alapjogokkal kapcsolatban nem merül ki abban, 

hogy tartózkodnia kell megsértésüktől, hanem magában foglalja azt is, hogy gondoskodnia kell 

az érvényesülésükhöz szükséges feltételekről. Az emberek természetszerűen egyéni szabadságuk 

és személyes igényeik szempontjából gyakorolják alapjogaikat. Az államnak viszont arra van 

szüksége garanciális feladata ellátásához, hogy az egyes alanyi alapjogok biztosítása mellett az 

azokkal kapcsolatos értékeket és élethelyzeteket önmagukban is, azaz ne csupán az egyes egyedi 

igényekhez kapcsolódóan védje, s a többi alapjoggal összefüggésben kezelje. Az állam számára 

az alapjogok védelme csupán része az egész alkotmányos rend fenntartásának és 

működtetésének. Ezért az állam úgy alakítja ki az egyes alapjogok megvalósításához szükséges 

jogszabályi és szervezeti feltételeket, hogy mind a többi alapjoggal kapcsolatos, mind pedig 

egyéb alkotmányos feladataira is tekintettel legyen; az egyes jogoknak az egész rend 

szempontjából legkedvezőbb érvényesülését teszi lehetővé, s mindezzel az alapjogok összhangját 

is előmozdítja. Az alapjog jogosultja, illetve az állam különböző szempontjai és feladatai miatt az 

alapjog alanyi jogi, illetve objektív oldala nem feltétlenül fedi egymást. Az állam - általános és 

objektív szempontjaiból következően - a szubjektív alapjog által védett körön túlmenően is 

meghatározhatja ugyanazon alapjog objektív, intézményes védelmi körét. 

Ez a helyzet például akkor, ha egy szabadságjog egyéni gyakorlása nem látszik 

veszélyeztetettnek, az esetek összességében azonban az alapjog által garantált szabadság vagy 

életviszony intézménye kerül veszélybe. Olyan kisajátítások például, amelyek önmagukban nem 

állnak ellentétben a tulajdonhoz való alanyi joggal, bizonyos szám fölött és rendszeresség mellett 

a tulajdon intézményét veszélyeztetik. 

Hasonló a helyzet az élethez való joggal. Az egyes emberek alanyi joga saját életük 

biztosítására szolgál. Az élethez való jog objektív oldalából ugyanakkor az államnak nem csupán 

az a kötelessége következik, hogy az egyes emberek élethez való alanyi jogát ne sértse meg, és 

hogy annak védelméről jogalkotással és szervezési intézkedésekkel gondoskodjék, hanem ennél 

több. Ez a kötelesség nem merül ki az egyes emberek egyedi életvédelmében, hanem általában az 

emberi életet és létfeltételeit is védi. Ez utóbbi feladat minőségileg más, mint az élethez való 

egyéni alanyi jogok védelmének összeadása; „az emberi élet” általában - következésképp az 

emberi élet mint érték - a védelem tárgya. Ezért az állam objektív, intézményes életvédelmi 

kötelessége kiterjed a keletkezőben lévő emberi életre is, csakúgy, mint a jövendő generációk 

életfeltételeinek biztosítására. Ez a kötelezettség - ellentétben az élethez való alanyi joggal - nem 

abszolút. Ezért lehetséges, hogy vele szemben más jogokat mérlegeljenek. A magzati élet 

védelmére irányuló állami kötelezettséget így korlátozhatja például az anya egészséghez való 



joga, vagy önrendelkezési joga. 

Az államnak az élethez való jogból folyó általános védelmi kötelessége alapján, amely a 

magzat védelmére felhozott legelterjedtebb érv, nem lehet elvileg is indokolt választ adni arra, 

hogy miért nem egyenlően véd a törvény minden magzatot, hogy a magzat védelme és az ellene 

ható jogok közötti határ miért éppen ott húzódik, ahol a törvényhozó meghúzta. Miért érdekelt 

például „erősebben” az állam az érettebb magzat megmaradásában, mint a három hónapnál 

fiatalabbéban, holott - ha megvédi - az is megérett volna. Mivel a magzat egész magzati léte 

során ugyanúgy potenciális emberi élet, milyen alapon lehet védelme intenzitását szakaszokra 

bontani; ha egyrészt kijelentik, hogy az élethez való jog a nasciturust is megilleti, milyen elvi 

indokkal tesznek másrészt mégis különbséget a megszületettek és a még meg nem születettek 

életének védelme között? Más országok alkotmánybírósági ítéleteiben szokásosak a fent 

megkérdőjelezett indokolások; ezek mindig gyakorlati kompromisszumokat támasztanak alá, 

elvileg mindig vitathatóan. 

Az 54. §-ból fakadó állami életvédelmi kötelezettség önmagában nem követel törvényi szintű 

szabályokat. Az 54. § alapján az államnak általában, személytelenül, statisztikai sokaságként 

„mindenki”számára kell az élet védelméről intézményesen gondoskodnia. Közlekedési 

szabályokat, környezetszennyezési kibocsátási határértékeket, műszaki biztonságtechnikai 

előírásokat nem szükséges törvényben meghatározni, jóllehet mindezek érintik az élethez való 

jog objektív oldalát, az abból következő állami kötelességeket. Az ilyen szabályok csak egy adott 

határig védenek, azon túl viszont tudatosan kockáztatnak emberi életeket, s tudomásul veszik 

bizonyos számú emberi élet föláldozását társadalmi előnyök érdekében. 

Az abortusz esetében azonban nem személytelen kockázatról, hanem előre meghatározott 

egyedi élet szándékos kioltásáról van szó. Ez az individualitás akkor is fennáll, ha óvatosságból 

pusztán „potenciális életről” beszélünk. Ezért a terhességmegszakítást csak akkor lehet az 54. 

§-ból folyó relatív, intézményes életvédelem hatálya alá tartozónak venni, ha a magzat 

individualitását jogilag nem ismerik el. Az abortusz mint tett egyediségét és szándékosságát nem 

lehet megszüntetni, ezért a személytelenséget kell a másik oldalon a végletekig fokozni. A 

terhességmegszakítás ezért csak akkor „vonatkozik” az Alkotmány 54. §-ában biztosított élethez 

való jognak egyedül az objektív oldalára, úgy tehát, hogy ugyanezt a jogot alanyi jogként ne 

kelljen szintén figyelembe venni, ha a magzat jogilag nem ember. Ha viszont a magzatnak alanyi 

joga van az életre és méltóságra, akkor ez a jog nem különbözhet bármely más ember élethez és 

méltósághoz való jogától, azaz az anya alapjogaival is ugyanúgy állítandó szembe, mint a már 

megszületett emberek esetében. Abból, hogy a magzat az anyatestben van (vagy azon kívül, 

mesterséges körülmények között), természetesen támadhatnak sajátos választási helyzetek. Az 

anya és a magzat jogainak versengését tehát nem feltétlenül a jogos védelem analógiájára kell 

elképzelnünk, vagy megoldanunk. De mindezek a sajátosságok tényállási és nem a magzat 

jogállására vonatkozó kérdések. 

A terhességmegszakítás szabályozása és az élethez való jog közötti kapcsolat is azért követeli 

meg, hogy az abortuszról törvény rendelkezzék, mert e szabályozás mikéntjével szükségképpen 

állást kell foglalni a magzat jogi státusza tekintetében. Gyökeresen mások, s egymást kizáróak 

ugyanis a szabályozás lehetőségei attól függően, hogy a magzatot jogilag embernek tekintjük-e 

vagy sem. Az összefüggés fordítva is érvényes: adott szabályozás csakis a magzat meghatározott 

jogi minősítésével állhat összhangban. 

d) Ha a terhességmegszakítást önmagában, pusztán élettani (orvosi) beavatkozásnak tekintjük, 

nincs szükségképpen közvetlen és lényeges összefüggése sem az anya élethez, sem egészséghez 

való jogával. Egy, az abortuszhoz hasonló súlyú és kockázatú műtéthez nem kell speciális 

törvényi, de még rendeleti szabályozás sem, elegendő az egészségügyről szóló 1972. évi II. 



törvényben lefektetett általános alapelvek érvényesülése. Így van ez akkor is, ha a terhességet az 

anya életének megmentése céljából szakítják meg. Törvényi szint olyan rendelkezéshez kellene, 

amely életveszély, vagy az anya egészségének veszélyben forgása esetén is tiltja ezt a műtétet, 

vagyis az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény általános szabályaitól eltér. (A törvényi 

szinttől különböző kérdés az ilyen törvény alkotmányossága.) 

Minél szabadabb az abortusz lehetősége, annál kevésbé érinti az anya élethez és egészséghez 

való jogát. Ez utóbbi jogokból tehát nem következik, hogy a terhesség művi megszakítását 

feltétlenül törvényben kellene szabályozni. Az Alkotmánybíróság előtt megtámadott rendeletek 

sem tartalmazzák az anya élethez vagy egészséghez való jogának olyan korlátozását, amelyek 

révén az általános szabálytól eltérnének, hiszen a terhesség megszakítható, „ha a terhes nőnél 

fennálló egészségi ok azt indokolja”. Az abortusz-rendeleteknek tehát e tekintetben nincs olyan 

„vonatkozásuk”, amely miatt a terhességmegszakításról törvényt kellett volna hozni. 

A magzat létéhez fűződő érdekek (vagy jogok) súlya teheti az anya élethez és egészséghez való 

jogát relevánssá: velük szemben az anya érdekeinek védelmére alapjogaira hivatkozhatunk. 

e) Ha az abortusz feltételhez kötött, szükségszerűen különbség van azok között a terhes nők 

között, akik megfelelnek a feltételeknek, és azok között, akik nem. Hogy ez a megkülönböztetés 

az Alkotmány 70/A. §-át mennyire érinti, ismét alapvetően attól függ, minek minősül a magzat. 

Ha a magzat jogalany, akkor az abortusz szabályai elsősorban a magzatok között tesznek 

különbséget, márpedig az élethez való jog tekintetében ez kizárt. Ha viszont a magzat jogilag 

nem ember, mérlegelés tárgya lehet, hogy az abortusz az anya melyik alapjogát érinti úgy, hogy 

annak tekintetében a megkülönböztetés felmerülhet. 

f) Az Alkotmánybíróság álláspontja szerint sem az Alkotmány 66. § (2) bekezdésében az 

anyáknak biztosított jog arra, hogy a gyermek születése előtt és után támogatásban és 

védelemben részesüljenek, sem a gyermek joga arra, hogy családja, az állam és a társadalom 

részéről védelmet és gondoskodást kapjon [67. § (1) bekezdés], nem áll értékelhető 

összefüggésben az abortusz és feltételei alkotmányosságának problémájával, s semmi befolyása 

nincs arra a kérdésre, hogy az abortuszt törvényben kell-e szabályozni. Nem az a kérdés, hogy a 

magzat „gyermek-e”, hanem hogy jogalany-e. 

4. Összefoglalva: a művi terhességmegszakításról azért kell mindig törvényben rendelkezni, 

mert bármely szabályozása magában foglalja a magzat jogalanyiságáról, és ebből folyóan a 

magzat élethez való alanyi jogáról való döntést. Ez a „vonatkozás” minden esetben fennáll. A 

többi alapjog és az abortusz összefüggése viszont a konkrét szabályozástól függően kérdésessé 

tehető, s csak rájuk hivatkozva bármikor vitatható lenne, hogy milyen tartalmú szabályozásnál 

kell átváltani a rendeletiről a törvényi szintre. 

A terhességmegszakítás feltételeit szabályozó 76/1988. (XI. 3.) MT rendelet és 15/1988. (XII. 

15.) SZEM rendelet a fentiek szerint alkotmányellenes, mivel az abortusz szabályozása egyben a 

magzat jogi státuszáról való döntés, tehát az Alkotmány 54. és 56. §-ára vonatkozik, és ez az 

Alkotmány 8. § (2) bekezdése értelmében csakis törvényben történhet. 

Az Alkotmányba ütközik az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény 29. § (4) bekezdésének 

első mondata is, amely szerint a terhesség megszakításának csak jogszabályban meghatározott 

esetekben és rendelkezések szerint van helye. Ez a rendelkezés arra ad felhatalmazást, hogy az 

abortuszt a törvénynél alacsonyabb szintű jogszabályokkal szabályozzák. Mivel törvényi szintű 

szabályozásra egy másik törvény nem adhat felhatalmazást, illetve a törvényi szabályozás puszta 

lehetőségének kijelentése szükségtelen, az idézett rendelkezés nem értelmezhető úgy, hogy az 

Alkotmány és a jogalkotásról szóló 1987. évi XI. törvény meghozása után és azokkal együttesen 

tekintve, az 1972. évi II. törvény a „jogszabályok” közül kizárólag törvényi szabályozásra utalja 

az abortusz feltételeinek meghatározását. Ellenkezőleg: a 29. § (4) bekezdésének csakis a 



törvényen kívüli jogszabályokra vonatkoztatva van értelme. Az Alkotmánybíróság viszont fent 

kimutatta, hogy a terhességmegszakítás jogi szabályozása minden esetben, szükségképpen 

alapvető jogokra vonatkozó szabályozás, amely tehát nem történhet más jogforrásban, mint 

törvényben. Ezért az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény 29. § (4) bekezdésének első 

mondata ellentétes az Alkotmány 8. § (2) bekezdésével. 

Az Alkotmányba ütközik az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény 87. § (2) bekezdése is. 

Ez azt a szabályt tartalmazza, hogy terhesség megszakítására külföldi állampolgár részére - ha 

jogszabály másként nem rendelkezik -csak a terhes nő életének megmentése érdekében lehet 

engedélyt adni. Mivel az abortuszra vonatkozó szabályok rendeletben való meghatározása 

alkotmányellenes, s a 87. § (2) bekezdésében foglalt felhatalmazás a fentiek szerint csakis 

törvénynél alacsonyabb szintű szabályozásra adott felhatalmazásként értelmezhető, ez a 

felhatalmazás az Alkotmány 8. § (2) bekezdésével ellentétes. Az Alkotmánybíróság az egész 

bekezdést megsemmisítette. Ha ugyanis a bekezdésben foglalt szabály alól csak törvény 

állapíthat meg kivételt, az erre való felhatalmazás értelmetlen, az utalás szükségtelen. 

Ugyanakkor csupán a kivételre utaló mellékmondat formai okból való megsemmisítése a 

jelenlegi szabály tartalmát - alkotmányossági szempontból is - lényegesen megváltoztatná. A 

törvényhozónak tehát mindenképpen foglalkoznia kell azzal, hogy az 1972. évi II. törvénynek a 

külföldiek terhességmegszakítására vonatkozó szabálya megváltozott; ezt vagy tudomásul kell 

vennie, vagy a kérdésről törvényt alkotnia. Másrészt az Alkotmánybíróság e határozatában nem 

foglal állást a terhességmegszakítás egyes tartalmi kérdéseiről. Mindezekkel összhangban a 

külföldi állampolgárok terhességmegszakítására vonatkozó rendelkezést az Alkotmánybíróság 

egészében megsemmisítette. 

Az Alkotmánybíróság a formai okból alkotmányellenesnek bizonyult jogszabályokat 

megsemmisítette. A terhességmegszakításról szóló jogszabályok alkotmányellenességének 

tartalmi vizsgálatába az Alkotmánybíróság az alább kifejtett okokból nem bocsátkozhatott. 

D) 

1. A magzat jogalanyiságának kérdése az Alkotmány értelmezésével nem dönthető el. Ezért az 

Alkotmánybíróság csak a magzat jogalanyiságáról való törvényhozói döntés után, és attól 

függően mondhat érdemi véleményt az abortusz adott szabályozásának alkotmányosságáról. 

Az, hogy a hatályos jog szerint a magzat nem jogalany, semmivel sem járul hozzá a kérdés 

megoldásához. Az indítványok egy része ugyanis éppen ennek a helyzetnek az alkotmányosságát 

teszi kérdésessé, amikor azt állítja, hogy az Alkotmány szerint az alapjogok alanyai - a 

„mindenki”, „minden ember” - közé, ahol ez értelemszerűen lehetséges, a magzat is beletartozik. 

A magzat jogalanyiságával kapcsolatban nem áll fenn a tipikus alkotmányértelmezési helyzet. 

Nem arról van szó, hogy egy általánosan elfogadott és értéksemleges fogalom keretén belül a 

lehetséges értelmezésekről kell megállapítani, hogy ezek közül melyek férnek össze az 

Alkotmánnyal, és melyek nem. Alapvetően más jogi helyzet keletkezik attól függően, hogy a 

magzat jogalany-e, vagy sem. A két lehetséges értelmezés jogi következményei egymást kizárják, 

ugyanakkor az Alkotmánnyal mindkettőjük összefér. A hatályos Alkotmányban rögzített 

alapjogok értelmezése alapján nem lehet választani a kétféle megoldás között. Az 

Alkotmánybíróság az élethez és az emberi méltósághoz való jogot, illetve a jogalanyisághoz való 

jogot értelmezheti, de ezek - bármely tartalommal is - attól függően hatályosulnak, hogy ki 

tartozik a „minden ember”közé. 

A magzat jogalanyiságáról való döntés az ember jogi státuszának újbóli meghatározása. Ez az 

alapjogok értelmezéséhez képest előkérdés, az Alkotmány belső összefüggéseiből le nem 



vezethető, külső - tartalmilag alkotmányozói - döntés, amelynek legcélszerűbb szabályozási 

módja az lenne, ha magában az Alkotmányban fektetnék le. Az Alkotmánybíróság ehhez a 

döntéshez azzal járul hozzá, hogy megállapítja, milyen a viszony a jogalanyok körét újra 

meghatározó döntés és a hatályos Alkotmány, illetve az Alkotmánybíróság alapjogértelmezése 

között: szükség van-e változásokra, illetve a jogalanyiság megváltoztatásának milyen határai és 

lehetőségei vannak. Az Alkotmánybíróság állást foglal arról, hogy a jogalanyiság alkotmányosan 

szűkíthető-e; másrészt arról, hogy a jogalanyiság esetleges kiterjesztése a jogi ember-fogalom 

alapvető jellemzőit megváltoztatná-e, illetve hogy az az Alkotmánybíróság értelmezése az élethez 

való jogról egy ilyen változással összefér-e. 

2. Az Alkotmány 54. § (1) bekezdése szerint a Magyar Köztársaságban minden embernek 

veleszületett joga van az élethez és az emberi méltósághoz, amelyektől senkit nem lehet 

önkényesen megfosztani. Az 56. § kimondja, hogy a Magyar Köztársaságban minden ember 

jogképes. 

Az Emberi jogok egyetemes nyilatkozata 6. cikke szerint mindenkinek joga van ahhoz, hogy 

jogalanyiságát bárhol elismerjék. A polgári és politikai jogok nemzetközi egyezségokmánya 16. 

cikke kimondja, hogy mindenkinek joga van arra, hogy jogképesnek ismerjék el. 

a) Az emberi jogokra vonatkozó nemzetközi egyezmények - és ezekkel összhangban az 

Alkotmány is - azt mondják ki, hogy minden ember, mindenütt, feltétlenül jogképes, azaz 

jogalany, vagyis jogi értelemben véve „személy”. Ezzel egy hosszú - de legalább kétszáz éve tartó 

-történelmi folyamat céljai nyertek egyetemes elismerést: minden ember nemcsak „természetes 

állapotát”, hanem jogállását tekintve is egyenlő lett. A minden embert megillető jogképesség 

kizárja a rabszolgaságot; s mivel nemcsak általános, de egyenlő is, kizárja a jogképesség 

különböző terjedelmén alapuló (pl. rendi) különbségeket is. Miután minden ember jogképességét, 

személy voltát elismerték, az „ember”, a „jogalany”, a „mindenki”, a „személy” jogilag 

szinonímává vált. Ezáltal az „ember” normatív fogalommá lett.Amikor minden emberi egyed ezt 

a jogi státuszt elnyerte, nem okozott feszültséget az ember jogi fogalma és biológiai fogalma, 

vagy az emberek körének meghatározására vonatkozó erkölcsi nézetek közötti, ma nehézségeket 

okozó eltérés. Ellenkezőleg, a különféle ember-fogalmak akkor kerültek megfelelésbe. A jogi 

ember-fogalom normativitását elfedte a „természetes” ember-felfogás problémátlansága. Az 

utóbbihoz igazították a jogi fogalmat, az „ember” erkölcsi értékéből vezették le, hogy 

mindenkinek egyenlőképpen jogalanynak kell lennie. Természetes egyetértés volt arra nézve, 

hogy mindenki ember, aki embernek született. 

b) A jogképesség olyan végletes absztrakció, amelyben már nincs semmi kizárólagosan emberi. 

A jogképesség formális minőség. Minden embernek jogképesnek kell lennie, de jogképes 

nemcsak az ember lehet. A jog az emberen kívül is bármit jogalannyá, „személlyé” nyilváníthat. 

Ezért az ember jogi alaphelyzetéhez hozzátartozik két „tartalmi”alapjog is, amely a 

jogképesség formális kategóriáját kitölti, és a „személy” emberi minőségét kifejezi: az élethez és 

az emberi méltósághoz való jog. Az emberi méltósághoz való jog azt jelenti, hogy van az egyén 

autonómiájának, önrendelkezésének egy olyan, mindenki más rendelkezése alól kivont magja, 

amelynél fogva - a klasszikus megfogalmazás szerint - az ember alany marad, s nem válhat 

eszközzé vagy tárggyá. A méltósághoz való jognak ez a felfogása különbözteti meg az embert a 

jogi személyektől, amelyek teljesen szabályozás alá vonhatók, nincs „érinthetetlen” lényegük. A 

méltóság az emberi élettel eleve együttjáró minőség, amely oszthatatlan és korlátozhatatlan, s 

ezért minden emberre nézve egyenlő. Az egyenlő méltósághoz való jog az élethez való joggal 

egységben azt biztosítja, hogy ne lehessen emberi életek értéke között jogilag különbséget tenni. 

Emberi méltósága és élete mindenkinek érinthetetlen, aki ember, függetlenül fizikai és szellemi 

fejlettségétől, illetve állapotától, és attól is, hogy emberi lehetőségéből mennyit valósított meg, és 



miért annyit. Egyetlen ember élethez való jogáról sem beszélhetünk úgy, hogy ne értenénk bele 

az élethez és méltósághoz való alanyi jogát. Az államnak az élethez való jogot biztosító 

kötelezettségei csupán ehhez járulnak, de a szubjektív jogot nem pótolják, s anélkül, tehát csak 

önmagukban, az élő emberekre nézve értelmetlenek is. 

c) Az ember biológiai és jogi fogalma közötti viszony e század második felében ismét 

problematikussá vált. Az egyenrangúan érvényesíthető erkölcsi nézetek sokfélesége miatt nem 

beszélhetünk általánosan elfogadott erkölcsi ember-fogalomról sem. Az emberi élet feletti 

rendelkezéssel kapcsolatos igen különböző törekvéseknek mind szembesülniük kell az ember jogi 

fogalmával és fent leírt alapvető státuszával: ezért kikerülhetetlenül alkotmányossági probléma a 

halálbüntetés, az eutanázia és az abortusz, valamint a magzat feletti minden rendelkezés az 

anyaméhen kívül is. 

A halálbüntetés és az eutanázia, másrészt az abortusz között az alapjogi megítélés 

szempontjából lényeges különbség van. 

A halálbüntetés és az eutanázia esetében nem vitás, hogy az, akinek az élete feletti 

rendelkezésről szó van, ember. Alkotmányosságuk eldönthető csupán az élethez és méltósághoz 

való jog értelmezése alapján, anélkül, hogy az ember formális jogi fogalmát szükségszerűen 

érinteni kellene. 

A halálbüntetés egyre több országban alkotmányellenessé minősítése azt a fejlődést viszi egyre 

közelebb a beteljesedéshez, hogy mindenkit, pusztán embervoltánál fogva megillessen a teljes 

jogi emberi státusz. Ez akkor következik be, ha a jogképesség feltétlensége mellett az élethez és 

méltósághoz való jog feltétlenségét is elismerik. Ezzel a folyamattal szemben az egyes 

országokban még létező halálbüntetés és engedélyezett eutanázia individuális ismérvek alapján 

(bűnösség, életminőség, tudati, illetve fizikai állapot) a sajátosan emberi jogállást megalapozó 

jogokat elvonhatónak, illetve korlátozhatónak tartja. A halálbüntetés és az eutanázia alapkérdése 

eszerint az élethez és méltósághoz való jog feltétlensége vagy korlátozhatósága. 

A terhességmegszakítás esetében viszont nem az a kérdés, hogy a sajátosan emberi jogállást 

megalapozó jogok feltétlenek-e vagy korlátozhatók, hanem arról az előkérdésről van szó, hogy a 

magzat ember-e, azaz alanya lehet-e ezeknek a jogoknak. 

A magzat a magyar jog szerint nem jogalany. Más kérdés, hogy a Büntető Törvénykönyv védi 

a magzat érdekét azzal, hogy a magzatelhajtást bűncselekménnyé nyilvánítja. Más kérdés az is, 

hogy a Polgári Törvénykönyv gondoskodik a megszületendő gyermek érdekeiről, s ezt 

technikailag a magzat jogképességének az élveszületés feltételéhez kötött elismerésével oldja 

meg. Ez a módszer alkalmas arra, hogy a gyermek vagyoni érdekeit a megszületéséig fennálló 

függő jogi helyzettel biztosítsák. A feltételes jogképesség nem alkalmas azonban az abortusz 

problémájának megoldására. A magzat élethez - gyakorlatilag a megszületéshez - való jogát nem 

lehet a megszületés feltételétől függővé tenni. 

d) A magzat jogalanyiságáról való kifejezett döntést az emberfogalmat érintő két, ellentétes 

irányú változás teszi szükségessé. Mindkettő megváltoztatja a magzatról való hagyományos 

gondolkodást. 

Egyrészt a művi terhességmegszakítások száma a történelemben soha nem látott nagyságot ért 

el, a születésszabályozás egyik fő eszközévé vált, a műtét közvetlen egészségi kockázata 

jelentéktelenre csökkent. Mindezzel összefüggésben az abortusz korábbi negatív erkölcsi 

megítélése egyre semlegesebb lesz. Megkezdődött az abortusz dekriminalizálása. Jelentős 

társadalmi mozgalmak követelik az abortusz teljesen szabaddá tételét. A terhességmegszakítás 

tömeges gyakorlata és az azt kísérő és igazoló nézetek a magzat feletti rendelkezés 

aggálytalanságát viszik be a közgondolkodásba. A követelt abortuszlehetőség feltétele, hogy a 

magzat embervoltát és alanyi jogát az életre továbbra se ismerjék el. E változások kapcsán az 



alkotmányos államok többségében alkotmánybíróság elé vitték az abortusz büntethetősége 

alkotmányosságát, és ennek kapcsán az abortusz jogi feltételeit. 

Másrészt a természettudományok fejlődése következtében a megszületés többé nem magától 

értetődő természetes és minőségi választóvonal a magzati és „emberi” lét között. Biológiai (főleg 

genetikai) szempontból az egyedi emberi élet nem a születés és halál, hanem a fogantatás és halál 

közötti egységes folyamat. Ezen belül sokfajta minőségi szakasz különböztethető meg, amelyek 

között az emberi élet elején sem szükségképpen a születés a legfontosabb választóvonal. A 

magzat társadalmi helyzete is megváltozik. Már nemcsak jövendő társadalmi (vagyoni) pozíciója 

révén, hanem a maga önálló fizikai valóságában, s egyre inkább egyéni tulajdonságai alapján 

részt kap a társadalomban. A méhen belüli magzatról az orvosi technika fejlődése és más 

technikai eszközök alkalmazása révén sokat lehet tudni, például nemét, fizikai tulajdonságait; 

gyógyítható, manipulálható; a magzat az anya és családja részére is láthatóvá válik, fejlődését 

nyomon kísérhetik. A magzat individualitása felerősödik. A magzat méhen kívül is, önállóan 

megjelenik a társadalmi forgalomban -ezen alapul például a vendéganyaság. A változások 

közvetlenül a technikai lehetőségeknek köszönhetők, ezért terjedésük és népszerűvé válásuk 

megállíthatatlan. A magzathoz való viszonynak ez az átalakulása a magzat személyként való 

felfogását a közvéleményben egyre inkább magától értetődővé teszi. Ezek a változások tehát abba 

az irányba hatnak, hogy a mindennapi „természetes” ember-fogalom a magzatot is felölelje, azaz 

összhangba kerüljön azokkal a biológiai és erkölcsi nézetekkel, amelyek az embert fogantatásától 

kezdve embernek ismerik el. 

A két irányzat közötti ellentmondás látszólag összebékíthető úgy - s ezt a hagyományt is 

alátámasztaná -, hogy az emberfogalmat csak az érett magzatra terjesztik ki. (Az abortusz hívei is 

csupán az első három hónapra akarnak szabad döntést.) A megtermékenyített sejtekkel, illetve a 

magzati élet elején végzett beavatkozások azonban megkövetelnék, hogy a magzat jogállását 

egységesen, ugyanazon elvi alapon határozzák meg. Ha a jog az emberi státuszt egyáltalán 

kiterjeszti a születés előttre, és eddigi elveit megtartja, akkor a magzatot fejlettségére tekintet 

nélkül el kell ismernie jogalanynak. Ez következik abból, hogy a jog a megszületett ember 

esetében sem különböztet - és nem különböztethet, amíg ebben a fogalmi keretben marad - fizikai 

állapot, tudati funkciók vagy hasonlók szerint. 

A törvényhozó ugyan megteheti, hogy csak az érett magzatokat ruházza fel az abszolút 

életvédelmet nyújtó alanyi joggal, mint ahogy megteheti azt is, hogy a magzatok részére speciális 

jogi státuszt hoz létre, amelyen belül kor, fejlettség, vagy akár a méhen belüli vagy mesterséges 

körülmények közötti „tartózkodás” szerint különböztet. Mindkét megoldással növelhető a 

magzatok védelme, elvileg azonban ugyanazok az indokolási problémák merülnek föl, mint a 

magzat relatív védelmének ismert, a hatályos jogokban létező megoldásai kapcsán. Nem 

támasztható alá ugyanis elvi szempontokkal, miért éppen az adott időponttól kezdve számít 

jogilag embernek a magzat, s előtte miért nem. Ha pedig a törvény a magzatnak sajátos jogállást 

teremt, ezzel éppen úgy nem illeti meg az élethez és méltósághoz való feltétlen alanyi jog, mint 

ahogy a hatályos jog szerint sem. A magzat jogilag vagy ember, vagy nem; ha különleges jogi 

személlyé teszik, és saját jogon élvez védelmet, e védelem viszonylagossága és korlátozhatósága 

miatt gyakorlatilag nem lesz nagyobb biztonságban a magzat élete, mintha az az állam objektív 

életvédelmi kötelességére alapoznák. 

3. A kérdés az, hogy az ember jogi státusza kövesse-e a természet- és szellemtudományok, 

valamint a közvélemény ember-fogalmainak fent jelzett változását, kiterjedjen-e az ember jogi 

fogalma is a születés előttre, egészen a fogantatásig. A jogalanyiság ilyen kiterjesztésének jellege 

és hordereje csak a rabszolgaság eltörléséhez hasonlítható, de annál is jelentősebb lenne. Ezzel az 

ember jogalanyisága elérné elvileg lehetséges végső határát és teljességét; az ember különböző 



fogalmai ismét egybeesnének. 

(A másik irányzat által felvetett kérdés, a magzat feletti lehető legteljesebb rendelkezés 

biztosítása, a magzat védelmét csökkentené, de jelenlegi jogállását nem változtatná meg, s annak 

felülvizsgálatát sem igényli.) 

A magzat jogalanyiságának kérdése a hatályos Alkotmány értelmezésével nem dönthető el. 

Az élethez és emberi méltósághoz való jog értelmezésével ugyanis csak arról dönthet az 

Alkotmánybíróság, hogy az ember jogi státuszának ezek az alapjai alkotmányosan 

korlátozhatók-e; a „minden ember jogképes”tétel értelmezésével pedig - ha a tautológiát el akarja 

kerülni -legfeljebb arról, hogy a jogképesség elvonható-e. Az Alkotmánybíróság ezzel az 

alapjog-értelmezéssel az ember-fogalom körüli vitát mégis érintheti, mert az Alkotmány 

tartalmilag meg nem határozott, normatív ember-fogalmának és az alapjogok értelmezésében 

használt emberképnek közös gyökerei kell legyenek. Az Alkotmánybíróság az ember jogi 

helyzetét megalapozó legfontosabb alapjogok értelmezése alapján megállapítja: az Alkotmány 

szerint nem lehet semmit sem visszavenni az ember eddig elért jogi pozíciójából. Eszerint a 

jogalanyiság köre sem szűkíthető. (Pl. az etikai irodalomban előforduló olyan vélemények 

törvénybe foglalása, hogy a személlyé minősítést specifikusan emberi tulajdonságok 

jelentkezéséhez kellene kötni, s így az újszülött is mintegy másfél éves korában nyerné el a 

jogképességet, alkotmányellenes lenne.) 

A jogi ember-fogalom kiterjeszthetőségének kérdésében viszont az Alkotmánybíróság 

legfeljebb a kiterjesztés alkotmányos feltételeiről foglalhat állást. A fentiekből az már adódik, 

hogy a jogképesség, s így a jogi ember-fogalom megváltoztatásának egyetlen alkotmányos 

lehetősége van, a kiterjesztés a születés előttre. Ennek megvalósítása akkor nem 

alkotmányellenes, ha az alkotmányos rendben ma elfogadott jogi ember-fogalommal nem kerül 

ellentétbe. E fogalomnak legfontosabb, tartalmi eleme az elvont egyenlőség; ehhez képest 

kevésbé elvi alapon nyugszik a jogalanyiság kezdete. 

Az ember alapvető jogi helyzetének jellemzője, hogy jogképessége független bármely 

tulajdonságától. Alapvetően érvényes ez az élethez és méltósághoz való jogra is. (Az e jogok 

feltétlenségének elismerése körüli vita pedig egyformán érint „mindenkit”.) Ha a megszületett 

ember emberi minőségét kifejező jogállására sem egyéni tulajdonságai, sem az állapotával (pl. 

életkor) járó tipikus tulajdonságok nincsenek semmiféle hatással, akkor a magzat fejlettsége, s 

más sajátosságai is közömbösek lehetnek a jogképesség és az élethez és méltósághoz való jog 

szempontjából. A tartalmi státuszjogok által garantált absztrakt egyenlőséget, amely az erkölcsi 

ember-fogalom jogi megfelelője, a jogalanyiság születés előttre való kiterjesztése nem érinti. 

A mai jog ember-fogalmának másik eleme, hogy a jogalanyiság a születéssel kezdődik. Ennek 

akkor volt elvi jelentősége, amikor általa minden ember egyenlőségét lehetett megalapozni, s a 

különböző ember-fogalmakat összhangba hozni. Mára kétségessé vált, hogy ellátja-e még ezeket 

a funkcióit, mert a természetes ember-fogalom kiterjedőben van. 

A törvényhozónak kell értékelnie a magzattal kapcsolatos természettudományos és etikai 

álláspontokat, továbbá mérlegelnie a magzatról való gondoskodás megváltozásának ellentétes 

társadalmi irányzatait, s eldöntenie, hogy ezek változását indokolt-e jogilag is követni. A fentiek 

szerint az Alkotmányból nem következik, hogy a magzat jogalanyiságát el kellene ismerni, de az 

sem, hogy ne lehetne a magzatot jogilag embernek tekinteni. Az emberi státusznak ez a 

kiterjesztése ugyanis a jogi ember-fogalomnak az alapjogok szempontjából fontos elemeit 

-más-más okból - valójában lényegesen nem érinti. 

E) 



1. Az indítványozók egyik csoportja kérte mulasztásban megnyilvánuló alkotmányellenesség 

megállapítását is, arra hivatkozva, hogy a támadott rendeletek hatályon kívül helyezése esetén az 

egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény értelmében mindenfajta terhességmegszakítás tilos 

lenne. Ez a helyzet pedig alkotmányellenes volna, mivel a nők önrendelkezési jogát sértené. 

Az Alkotmánybíróság szerint az indítvány idő előtti. Az 1972. évi II. törvény 29. § (4) 

bekezdésének első mondata szerint „A terhesség megszakításának csak jogszabályban 

meghatározott esetekben és rendelkezések szerint van helye.” Az Alkotmánybíróság az abortuszt 

szabályozó, s ezáltal gyakorlatilag lehetővé tévő rendeleteket 1992. december 31-i hatállyal 

semmisítette meg. Alkotmányellenes törvényhozói mulasztás akkor lenne felvethető, ha a 

terhességmegszakításról szóló törvényt e határidő lejárta után sem hoznák meg, illetve az 

Országgyűlés a magzat jogi helyzetéről egyébként nem rendelkezne. Az Alkotmánybíróság 

megjegyzi, hogy az abortusz szabályozása hiányának alkotmányellenes helyzetként való 

értékelése is attól függ, hogyan dönt az Országgyűlés a magzat jogi státuszáról. 

2. Más indítványozók alkotmányellenes mulasztásnak tartják, hogy a hatályos 

abortuszjogszabályok nem biztosítják az orvosok és egészségügyi dolgozók számára a 

terhességmegszakítás elvégzése, illetve az abban való közreműködés megtagadásának lehetőségét 

lelkiismereti okból. 

A lelkiismereti szabadság jogának az e határozattal elbírált összefüggésben az az értelme 

emelendő ki, hogy az állam senkit nem kényszeríthet olyan helyzetbe, amely meghasonlásba 

vinné önmagával, azaz amely összeegyeztethetetlen a személyiségét meghatározó valamely 

lényeges meggyőződésével. Az államnak nemcsak az a kötelessége, hogy ilyen kényszertől 

tartózkodjék, hanem az is, hogy lehetővé tegye - ésszerű keretek között - az alternatív 

magatartást. Nem alkotmányellenes, ha ez utóbbi érdekében az, aki lelkiismerete szerint kíván 

cselekedni, olyan áldozatokra kényszerül, amelyek nem aránytalanok. 

Mulasztásban megnyilvánuló alkotmányellenességet az Alkotmánybíróság akkor állapít meg, 

ha a jogalkotó szerv jogszabályi felhatalmazásból származó jogalkotói feladatát elmulasztotta, és 

ezzel alkotmányellenességet idézett elő (1989. évi XXXII. törvény 49. §). Az Alkotmánybíróság 

gyakorlata szerint pusztán valamely jogi szabályozást igénylő kérdés szabályozásának 

elmulasztása nem minősül mulasztásban megnyilvánuló alkotmányellenességnek, kivéve azt az 

esetet, ha a jogi szabályozás iránti igény annak nyomán állt elő, hogy az állam jogszabályi úton 

beavatkozott bizonyos életviszonyokba, s ezáltal az állampolgárok egy csoportját megfosztotta 

alkotmányos joguk érvényesítésének gyakorlati lehetőségétől [22/1990. (X. 16.) AB határozat]. 

Az abortuszt lelkiismereti okból ellenzők mentesítésére a terhességmegszakítással kapcsolatos 

munkaköri kötelességük alól semmilyen jogszabály nem írt elő jogalkotási feladatot. A rendeleti 

szintű jogalkotás mulasztása tehát ezen az alapon nem állapítható meg. A törvényhozónak pedig 

nem kötelessége, hogy az élet legkülönbözőbb területeire külön garanciális szabályokat állapítson 

meg a lelkiismereti szabadság érvényesítésére. A lelkiismereti és vallásszabadságról szóló 1990. 

évi IV. törvényben lefektetett általános garanciákkal a törvényhozó eleget tett az Alkotmány 60. 

§-ára vonatkozó, általánosságban is megfogalmazható „végrehajtási” kötelezettségének. Ezen 

felül arról kell gondoskodnia, hogy - a lelkiismereti konfliktus személyes és egyedi jellegének 

megfelelően - ne legyen jogi akadálya az egyéni mentesülésnek a lelkiismeret parancsával 

szembenálló jogi kötelesség alól. Ezt a lehetőséget egyes esetekben törvénnyel kell biztosítania, 

például akkor, ha az Alkotmányban lefektetett állampolgári kötelességgel szemben hivatkoznak a 

lelkiismereti szabadság jogára, s a szembenálló alkotmányos jog, illetve kötelesség mérlegelésre 

speciális eljárás létrehozása indokolt. Más esetekben az alternatív magatartás lehetőségét kell 

jogszabállyal megteremteni. Mindkét szempont találó például a katonai szolgálat megtagadására, 

egyik sem érvényes azonban az abortuszra. 



Az abortuszt ellenző orvosokkal kapcsolatban az állam eleget tesz a lelkiismereti szabadság 

jogából folyó kötelezettségének, ha a munkajogi kötelesség alól lehetővé teszi a mentesülést, 

vagy ha lehetővé teszi olyan munkahelyek létesítését, ahol a nőgyógyász nem kénytelen 

meggyőződése ellenére abortuszt végezni. Ezek a lehetőséget a hatályos jog alapján fennállnak. 

A jogszabályszerűen engedélyezett abortusz végrehajtása és az abban való közreműködés az 

ezen a szakterületen dolgozó orvosok, illetve egészségügyi dolgozók munkakörébe tartozó 

tevékenység. A dolgozók munkavégzésére, a munkáltatói utasításokra és azok esetleges 

megtagadására vonatkozó általános szabályokat a Munka Törvénykönyve tartalmazza (34. §). 

Ennek értelmében a dolgozó munkáját felettese utasításának megfelelően köteles elvégezni, de 

nem köteles teljesíteni a munkáltató utasítását, ha annak végrehajtása az egészségét vagy testi 

épségét közvetlenül és súlyosan veszélyeztetné, vagy egyébként az érdekeit védő jogszabályba 

ütközik. Az utasításnak megfelelő munkavégzés törvényi kötelessége tehát már ezen a 

meglehetősen alacsony gáton megtörik. A munkahelyi elöljáró hatalmát a jog nem helyezheti a 

dolgozók jogszabályban elismert érdekei elé (akkor sem, ha az adott esetben egyéni érdeksérelem 

nem lenne bizonyítható), sem az egyes dolgozó személyes épségéhez való joga fölé (akkor sem, 

ha az egészségi probléma a munkáltató számára kiszámíthatatlan, mert pl. ritka és tipikus egyéni 

tulajdonságból adódik.) Még kevésbé lehet a munkáltatói utasítás az alapjogok, és köztük a 

lelkiismereti szabadság érvényesítésének gátja. A lelkiismereti szabadságot törvény is csak más 

alapjog vagy alkotmányos kötelesség érvényesülése érdekében, s kizárólag a szükségesség és 

arányosság keretén belül korlátozhatja. A lelkiismereti szabadsággal ellentétes munkáltatói 

utasítás végrehajtását a dolgozó tehát megtagadhatja. Ez az utasítás-megtagadás bírói jogvédelem 

alatt áll. Az Alkotmánybíróság megjegyzi, hogy a lelkiismereti szabadság bírósági úton történő 

alanyi jogi jellegű védelme akkor is fennállna, ha a Munka Törvénykönyve nem teremtené meg a 

fenti hivatkozási alapot. A bíróság enélkül is alkalmazhatná a munkaügyi perben az Alkotmány 

60. §-át a munkáltatói utasítás alóli mentesség megalapozására. Jogalkotói mulasztásról tehát 

ekkor sem beszélhetnénk; a hatályos jogot tekintve pedig az indítvány különösen alaptalan. 

A munkakörhöz tartozó egyes feladatok elvégzésének rendszeres megtagadása a lelkiismereti 

szabadság érvényesítése szempontjából ugyanolyan elbírálás alá esik, mint adott munkáltatói 

utasítás eseti megtagadása. Alaptalan a lelkiismereti okra hivatkozás, ha az azzal össze nem 

egyeztethető tevékenység - akár általában, akár a dolgozó által választott munkahelyen - a 

munkakör lényegéhez tartozik. Az orvosilag nem indokolt terhességmegszakítás elvileg nem 

szükségszerű része a szülész-nőgyógyászi munkakörnek. Ezért az abortuszt ellenző orvos 

általában hivatkozhat a lelkiismereti szabadság jogára (hacsak nem abortusz-klinikán 

helyezkedett el). Az államra pedig az a további kötelezettség hárul, hogy jogilag lehetővé tegye 

olyan munkahelyek létesítését, s szükség esetén szervezzen ilyeneket, ahol a nőgyógyász nem 

köteles lelkiismerete ellenére terhességmegszakításra. Az, hogy elegendő számú ilyen munkahely 

alakul-e, vagy hogy az adott orvosra a munkahely-változtatás aránytalan terhet ró-e, másrészt, 

hogy a munkaügyi perekben a lelkiismereti szabadság milyen védelmet kap, az emberi jogok 

egyedi érvényesülésének kérdése, amelynek vizsgálata a jelenlegi szabályozás szerint nem 

tartozik az Alkotmánybíróság hatáskörébe. 

3. A fentiek alapján az Alkotmánybíróság a mulasztásban megnyilvánuló alkotmányellenesség 

megállapítására irányuló indítványokat elutasította. 

F) 

Végezetül az Alkotmánybíróság rámutat azokra az alkotmányos keretekre, amelyek - a 

törvényhozónak a magzat jogalanyiságára vonatkozó döntésétől függően - az abortusz 



alkotmányos szabályozásának lehetőségeit behatárolják. 

1. Ha a törvényhozó úgy határoz, hogy a magzat jogilag ember, tehát olyan jogalany, akit 

megillet az élethez és méltósághoz való alanyi jog, akkor terhességmegszakítás is kizárólag 

azokban az esetekben végezhető, amelyekre nézve a jog eltűri az emberi életek közötti választást, 

és ennek megfelelően nem is bünteti az emberi élet kioltását. Ilyen eset például az, ha az anya 

életének megmentése érdekében válik szükségessé az abortusz. 

2. Ha a törvényhozó úgy dönt, hogy a magzat jogilag nem ember, azaz nem jogalany az 

Alkotmány 56. §-a értelmében, és nem illeti meg az élethez és méltósághoz való alanyi jog, akkor 

az Alkotmánnyal összhangban nemcsak lehetséges, de kötelező is a magzati élet védelmére 

vonatkozó állami kötelezettség mérlegelése az anya önrendelkezési jogával, valamint más 

alapjogaival szemben. Hogy az állam életvédő kötelezettségének valamely alkotmányos jog - 

elsősorban az anya személyiségi joga - hol szab határt, olyan kérdés, amelyre a válasz az 

Alkotmányból közvetlenül nem vezethető le. Az Alkotmánybíróság itt csak a törvényhozás 

mozgásterének a hatályos Alkotmányból következő határait állapíthatja meg; illetve 

megállapíthatja az alkotmányellenes mulasztást, ha a törvényhozó akár az anya jogainak, akár a 

magzatnak az Alkotmánybíróság alkotmányértelmezése szerint megkívánt minimális védelmet 

sem biztosította. 

Ha tehát a törvényhozó nem ismeri el a magzat jogalanyiságát, a terhességmegszakítás 

feltételeinek megállapításakor nem hagyhatja teljesen figyelmen kívül a két legfontosabb 

szembenálló jog egyikét sem: mérlegelnie kell az anya önrendelkezéshez való jogát is, és az 

élethez való jogból folyó, a magzatra is kiterjedő állami életvédelmi kötelezettséget is. Nem lenne 

alkotmányos a teljes abortusztilalom, mert ezzel teljesen figyelmen kívül hagynák az anya 

önrendelkezési jogát (és egészséghez való jogát). Egy ilyen tilalom az Alkotmányból nem 

következik, hiszen ebben a döntési alternatívában a magzatnak nincs az 54. § szerinti alanyi joga 

az élethez. Hasonlóképpen nem lenne alkotmányos, ha a szabályozás kizárólag az anya 

önrendelkezési jogát nézné. A magzat életének védelme annak megfoganásától kezdve állami 

kötelesség, tehát a terhesség kezdeti szakaszában sem lehet egyedül az önrendelkezési jog 

irányadó. Az állam objektív kötelességéből az élet védelmére az következik, hogy az állam nem 

engedheti meg alkotmányosan az indok nélküli abortuszt. Különösen szükséges az indokolás 

azért, mert az abortusz esetében az állam életvédelmi kötelezettsége nem névtelen statisztikai 

kockázat elhárítását vagy elosztását szolgálja, hanem egyedi emberi magzat szándékos 

megsemmisítéséről van szó. A törvényhozó által elégségesnek tartott indokokat a 

terhességmegszakítás törvényi feltételéül kell szabni. 

Az, hogy az abortusz tilalma és az indok nélkül megengedett abortusz alkotmányellenes 

szélsőségei között a törvény hol húz határt, milyen indikációkat kíván meg, a törvényhozó 

felelőssége és hatásköre. Az egyes feltételek azonban nem sérthetnek más alkotmányos jogokat. 

Minden feltétel szükségképpen megkülönböztet - például életkor, egészségi állapot, szociális 

helyzet vagy etikai szempontok szerint -, de a megkülönböztetés nem lehet ellentétes az 

Alkotmány 70/A. §-ával, vagyis meg kell felelnie a pozitív diszkrimináció alkotmányos 

feltételeinek. Hasonlóképpen figyelemmel kell lenni arra, hogy a szabályozás ne jelentsen 

senkinek lelkiismereti kényszert, illetve hogy az abortusszal kapcsolatba hozható egyéb jogok 

megfelelően érvényesüljenek. 

G) 

Az Alkotmánybíróság a rendelkező részben megjelölt jogszabályokat 1992. december 31-i 

hatállyal helyezte hatályon kívül. Ha az Alkotmánybíróság a terhességmegszakításra vonatkozó 



jogszabályokat a határozat közzététele napjával semmisítené meg, attól kezdve minden 

terhességmegszakítás bűncselekménynek minősülne. Az Alkotmánybíróság e határozatában a 

terhességmegszakítás tartalmi kérdéseiben nem foglalt állást. Ezért a megsemmisítés időpontjáról 

sem rendelkezett oly módon, hogy az azonnal ugyanolyan gyakorlati következményekkel járjon, 

mint egy érdemi állásfoglalás. 1992. december 31-ig a törvényhozásnak kellő ideje van arra, 

hogy a magzat jogállásáról és a terhességmegszakításról törvénnyel döntsön. 

 Dr. Sólyom László s. k., 

az Alkotmánybíróság elnöke, 

előadó alkotmánybíró 

 Dr. Ádám Antal s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Herczegh Géza s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Kilényi Géza s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Lábady Tamás s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Schmidt Péter s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Szabó András s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Tersztyánszky Ödön s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Vörös Imre s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Zlinszky János s.k., 

alkotmánybíró 

Dr. Ádám Antal alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

Párhuzamos véleményemben az általam is egyetértéssel fogadott alkotmánybírósági határozat 

indokolásának abból a megállapításából indulok ki, amely szerint, ha a törvényhozó úgy dönt, 

hogy a magzat jogilag nem ember, azaz nem jogalany, és nem illeti meg az élethez és 

méltósághoz való alanyi jog, akkor sem hagyhatja teljesen figyelmen kívül a kapcsolódó két 

legfontosabb alapvető jogot, nevezetesen: „az Alkotmánnyal összhangban nemcsak lehetséges, de 

kötelező is a magzati élet védelmére vonatkozó állami kötelezettség mérlegelése az anya 

önrendelkezési jogával, valamint más alapjogaival szemben”.  

E megállapításokhoz kapcsolódva indokoltnak tartom a következők hangsúlyozott 

megfogalmazását. A magzati lét az emberi élet kialakulásának kikerülhetetlen szakasza. Ahhoz, 

hogy az ember megszülessen és a jogi értelemben vett ember rangjára emelkedhessen 

mellőzhetetlen, hogy a magzat ebben a minőségében jogi védelemben részesüljön és ennek 

érdekében meghatározást nyerjenek az államot, az egészségügyi intézményeket, az anyát, a 

családot, a társadalmat, a többi polgárt terhelő kötelezettségek. 

Az a körülmény tehát, hogy az Alkotmány vagy törvény a magzatot nem minősíti jogalanynak, 

korántsem engedhet közömbösséget, semlegességet a magzat léte és sorsa iránt. A magzatot 

megillető általános és egyedi védelem az egészséges ember megszületését szolgálja. E 

megállapításnak csak akkor van értelme, ha magában foglalja a magzat jogát a születéshez. E 

tételből azonban nem következik az, hogy a magzatnak a születéshez való joga azonos a 

megszületett ember élethez való jogával. A törvényalkotó megitélésétől függ az, hogy a magzat 

születéshez való jogával szemben milyen feltételek mellett engedi érvényesülni az anya életéhez, 

egészségéhez, személyi méltóságához, önrendelkezéséhez, valamint az anya, illetve a család 

szociális biztonságához való jognak és más alapjogoknak mint versengő jogoknak az elsődleges 

érvényesülését. 

A versengő alapjogok megvalósulási feltételeinek és arányainak meghatározásakor a 

társadalom többségének felhatalmazásával rendelkező parlament természetesen köteles 

figyelembe venni más alkotmányos alapelveket és értékeket is. Emellett a törvényalkotó 



törekedhet olyan társadalompolitikai, népesedéspolitikai, erkölcsi szempontok érvényesítésére is, 

amelyek az Alkotmányban rögzített elveken, értékeken és alapjogokon kívül esnek. 

E megállapítások rögzítésével tehát annak a felfogásnak kívánok erőteljesebb hangsúlyt adni, 

hogy a magzatot akkor is megilletik bizonyos jogosultságok, ha a törvény nem minősíti jogi 

értelemben vett embernek. Az így létrejött, az állam és más jogalanyok számára bizonyos 

kötelezettségeket eredményező jogi helyzet viszont nem teszi lehetetlenné, hogy a törvény 

megállapítsa a magzat születéshez való jogával versengő alapjogoknak a magzat megszületését is 

megakadályozó érvényesülési feltételeit. A magzat születéshez való joga ugyanis a hatályos 

alkotmányi keretek között nem abszolut jog, hanem olyan származékos jogosultság, amely nem 

azonos annak forrásával, a jogi értelemben vett ember mint jogalany élethez és emberi 

méltósághoz való jogával. 

Dr. Ádám Antal s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Herczegh Géza alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

Egyetértve az Alkotmánybíróság határozatában foglaltakkal, annak indokolását a 

következőkkel egészítem ki: 

Az emberi jogok tiszteletben tartásával és védelmével kapcsolatos „elsőrendű kötelességének” 

teljesítése során az állam meg kell hogy teremtse az egyes szubjektív alapjogok érvényesítésének 

jogszabályi és szervezeti feltételeit - ahogy ezt a határozat indokolásának C) pontjában 

megállapítja -, valamint más alapjogokkal való összhangját. 

A terhességmegszakítás mikénti szabályozása az Alkotmány 54. és 56. §-aiban biztosított 

jogok mellett szorosan összefügg az anyákat a gyermek születése előtt és után megillető 

támogatással és védelemmel [66. § (2) bekezdése], valamint a lehető legmagasabb szintű testi és 

lelki egészséghez való joggal (70/D. §), továbbá érinti a lelkiismereti szabadságot (60. §) és nem 

függetleníthető az Alkotmánynak a házasság és család védelméről szóló 15. §-ában foglalt 

rendelkezéstől. Az élethez és az emberi méltósághoz való jog után felsorolt többi alapjogból is 

származnak az államra nézve kötelezettségek, amelyek - akárcsak az élethez és az emberi 

méltósághoz való jog esetében - nem egyszerű reflexei a szubjektív alapjogoknak, hanem a 

rendezett illetőleg a rendezés által érintett életviszonyok objektív adottságai folytán a szubjektív 

alapjogokból következő, de azok védett körén túlmutató feltételrendszer kialakítását és 

érvényesülésük intézményes biztosítását teszik szükségessé. Ezek a kötelezettségek egymást 

kiegészítik, de egymással összeütközésbe is kerülhetnek, ami viszont a jog által védett értékek 

nagyságán és jelentőségén alapuló összhang megteremtését igényli a törvényhozótól. 

A törvényhozó a terhességmegszakítás szabályozása során nem mulaszthatja el annak 

vizsgálatát, hogy az ismételt művi beavatkozások káros következményekkel járnak-e azok 

egészségére nézve, akiken végrehajtásra kerülnek, fokozzák-e a koraszülések gyakoriságát és 

ezzel összefüggésben a szellemi és testi fogyatékosságban szenvedők számát. Az államnak az 

Alkotmány fentebb felsorolt §-ai alapján, különösen az egészségvédelem terén fennálló 

kötelezettségéből adódik a születésszabályozás tekintetében a nők egészsége szempontjából 

kevesebb veszélyt jelentő, a nem kívánt terhességek megelőzését szolgáló, családi és szociális 

problémák súlyosbodásával nem járó módszerek megfelelő orvosi felvilágosítás és ellenőrzés 

mellett történő alkalmazási lehetőségeinek mérlegelése, párhuzamosan a család- és 

gyermekvédelem fokozásával, továbbá az egészségügyi kultúra általános szintjének emelésével. 

A jog élhet a tiltás és az engedélyezés eszközeivel, de feladatainak csak akkor tehet valóban 



eleget, ha a szubjektív alapjogok objektív oldaláról, azok előfeltételeiről és érvényesülésük 

biztosítékairól intézményesen gondoskodik, még ha annak eredményei csak hosszabb idő után 

jelentkeznek is. 

A Magyar Köztársaság Alkotmányában biztosított alapvető jogok tiszteletben tartása és 

védelme terén fennálló állami kötelességeket a törvényhozónak gondosan mérlegelnie és 

egymáshoz viszonyított, valamint a szubjektív jogokkal való összhangjukat törvényi szintű 

jogszabályban biztosítania kell. A mérlegelés eredményeként a terhességmegszakítás 

feltételeinek és indokainak megállapítása a törvényhozó feladata, de ennek során az alkotmányos 

jogok és ezek objektív oldalaként jelentkező állami kötelességek összhangjának biztosítását 

Alkotmányunk rendelkezései értelmében nem mellőzheti. 

Dr. Herczegh Géza s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Kilényi Géza alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

A határozatban foglaltakkal egyetértve az indokolás egyes megállapításait nyomatékosító 

álláspontomat a következőkben foglalom össze: 

1. A határozat indokolása helyesen mutat rá, hogy a jelenleg hatályos Alkotmány keretei között 

a törvényhozó döntési szabadsága rendkívül széles, sem a magzat jogalanyiságának elismerése, 

sem a jogalanyiságnak az élveszületéshez kapcsolása nem tekinthető eleve és szükségképpen 

alkotmányellenesnek. Ugyanakkor a törvényalkotót terheli az a felelősség, hogy számot vessen 

azokkal a jogkövetkezményekkel - és természetesen a jogon túlmutató társadalmi 

következményekkel is -, amelyek akár az egyik, akár a másik szabályozás esetén szükségszerűen 

és elkerülhetetlenül beállnak. 

A törvényhozó az Alkotmány keretei között maradva dönthet úgy is, hogy a jogalanyiságot a 

petesejt megtermékenyüléséhez kapcsolja. Ugyanakkor figyelemmel kell lennie arra, hogy ebben 

az esetben 

- a megtermékenyülés időpontjától kezdődően irányadók az emberi élet védelmére irányadó 

alkotmányos szabályok, s ez okból - az Alkotmánybíróság 23/1990. (X. 31.) AB határozatában 

kifejtettek miatt - szükségszerű és elkerülhetetlen a művi vetélés úgyszólván teljes körű tilalma, 

hiszen az emberi élethez való joggal más alapvető jog (pl. az emberi méltósághoz vagy a 

szociális biztonsághoz való jog) eredményesen nem állítható szembe és nem versenyeztethető, 

- nem csupán a művi vetélést kell megtiltani, hanem mindama szerek alkalmazását is, amelyek 

a megtermékenyült petesejtnek a méh falán való megtapadását, illetőleg oda történő 

beágyazódását akadályozzák, 

- a magzati lét egész tartama alatt intézményes garanciákkal kell védeni a magzat jogait és 

jogos érdekeit a szülőkkel - így az anyával -szemben is. 

A törvényhozó - ugyancsak az Alkotmány keretei között - dönthet úgy is, hogy 

nagyban-egészben hatályos jogunk talaján maradva a jogalanyiságot az élveszületéshez 

kapcsolja. Ez a törvényhozói állásfoglalás kétségtelenül szélesebb mozgásteret nyújt a művi 

vetélést legálisan elfogadhatóvá tevő okok körének meghatározásához, de önmagában véve még 

nem határozza meg az említett okokat: ehhez az állásfoglaláshoz ugyanis egyaránt kapcsolható 

szigorú és kevésbé szigorú abortusztilalom. 

A magam részéről nem tudok azonosulni azokkal az indítványozói érvelésekkel, amelyek a 

művi vetélés jogszerűségének kérdését valójában genetikai tudományos szakkérdéssé redukálják, 

mondván: a tudomány jelenlegi állása szerint a magzat a fogamzás pillanatától kezdve teljes 



értékű emberi lény, ebből eredően automatikusan kiterjed rá az Alkotmány 8. § (2) bekezdésében 

foglalt tilalom. Az én felfogásom szerint egyik dolog a magzat emberi mibenlétének genetikai 

meghatározottsága és másik dolog, hogy a jog mely időponttól kezdődően ismeri el az ember 

jogalanyiságát. Az említett két dolog között nincs szükségszerű automatizmus. 

A jogalkotó a szabályozás tartalmának kialakításánál köteles ugyan figyelembe venni a 

különböző szaktudományok eredményeit, ám a jog szabályozási rendszere annyiban szuverén, 

hogy nem köteles azokhoz mechanikusan igazodni. Ezzel a viszonylagosan szuverén döntési 

szabadsággal él a jog pl. a nagykorúság beálltának törvényi szabályozásánál vagy a 

környezetvédelem körében irányadó szennyezési határértékek megállapításánál. Amikor a jog 

tudatosan eltér a szaktudomány felfogásától, ez nem az utóbbi elvetését vagy felülbírálatát jelenti, 

hanem csupán azt juttatja kifejezésre: a jogi szabályozás kialakításánál nem kizárólag egyik vagy 

másik szaktudomány eredményeit kell figyelembe venni, hanem ezek mellett társadalmi, 

gazdasági, műszaki stb. szempontokat is mérlegre téve kell meghatározni a 

jogkövetkezményeket, illetőleg a társadalom fejlődési szintje mellett a jog által eltűrt, illetőleg 

megkövetelt magatartást. 

A kifejtettekből eredően az én felfogásom szerint a törvényalkotó akkor sem kerül szembe a 

hatályos Alkotmánnyal, ha a jogalanyiságot az élveszületéshez kapcsolja, míg a magzati létet sui 

generis jogi védelem alatt álló értékként kezeli, amely nem tartozik az Alkotmány 8. § (2) 

bekezdésének hatálya alá. Egy ilyen esetleges törvényalkotói felfogással az is összeegyeztethető, 

hogy a sui generis jogvédelem nem azonos mértékű a magzati lét egész tartama alatt, hanem a 

magzat korával egyenes arányban növekszik, illetőleg kitüntetett szerepet ad a magzati léten belül 

olyan időpontoknak, amelyek genetikai szempontból nem hordozói semmiféle alapvető 

változásnak. 

2. Az ügy kapcsán óhatatlanul felmerül az egyházi tanítások és hitelvek, valamint a világi 

törvények egymáshoz való viszonya, ami az Alkotmány 60. § (1)-(3) bekezdésében foglaltakra 

tekintettel alkotmányjogi problémává is válhat. Erre vonatkozó véleményem a következő: 

A világi törvényhozás feladata, hogy állami kényszerrel is érvényre juttatható 

magatartás-szabályokkal irányítsa a társadalom életét. Ezért a világi törvények felekezeti 

hovatartozásra való tekintet nélkül mindenkire irányadók. Ez azonban nem menti fel a 

törvényalkotót az alól, hogy a törvények megalkotásánál tekintettel legyen az állampolgárok 

egyes csoportjainak vallási meggyőződésből folyó vagy egyéb - pl. pacifista, vegetariánus - 

elveire. Az Alkotmány 60. § (1) bekezdésében foglaltak miatt ugyanis az államnak a lehetőségek 

legvégső határáig tartózkodnia kell attól, hogy olyan magatartásra kényszerítse polgárait, amely 

ellentétben állana azok lelkiismereti meggyőződésével. (Mindenfajta meggyőződést 

természetesen az állam sem tolerálhat. Így a törvényalkotó nem lehet tekintettel az anarchista 

vagy más, a társadalom rendjének erőszakos felforgatására irányuló nézeteken alapuló 

meggyőződésre.) 

A művi vetélés jogi szabályozásánál - eltekintve a orvosoknak az indítványokban is 

megfogalmazott és a törvényhozó által megoldandó lelkiismereti konfliktusától - nem látok olyan 

problémát, amely a világi és az egyházi törvények ütközésében öltene testet. 

A Magyar Köztársaság népesedéspolitikája ugyanis - egyes külföldi országok gyakorlatától 

eltérően - nem a népességgyarapodás jogi eszközök segítségével történő megállítására vagy 

csökkentésére irányul. Ezért fel sem merül, hogy a törvényalkotó bárkit is kötelezzen a művi 

terhességmegszakításra. A megalkotásra kerülő törvény feladata az, hogy meghatározza: az állam 

a maga részéről milyen okok fennállása esetén nem tekinti jogellenesnek a terhesség művi úton 

történő megszakítását és teszi lehetővé az ilyen műtétek elvégzését. 

Abban a körben tehát, ahol mind az állam, mind a különböző egyházak tiltják a terhesség művi 



megszakítását, a világi és az egyházi előírások egybeesnek. Ám nincs szó ütközésről abban a 

körben sem, ahol az állam nem tekinti jogellenesnek a valamely egyház által tiltott magatartást. 

Ez esetben ugyanis az állam csupán jogi lehetőséget teremt a terhesség művi megszakítására, 

amely lehetőséggel az anya - lelkiismereti meggyőződése szerint - vagy él, vagy nem él. A 

lelkiismereti szabadságból eredően minden állampolgárnak elvitathatatlan joga, hogy önmagával 

szemben szigorúbb erkölcsi mércét állítson, mint ezt az állam teszi az állampolgárok 

összességével szemben, s ez okból olyankor se éljen a terhesség művi megszakításának 

lehetőségével, amikor a jog azt számára nem tiltja. Az ilyen önkorlátozás eredhet vallásos 

meggyőződésből, de gyökere lehet a művi terhességmegszakítás hátrányos következményeinek 

elkerülésére irányuló törekvés is. A jogszabály keretei között tehát szabadon érvényre juthatnak 

valamennyi egyház és vallásfelekezet előírásai, amelyek a hívő emberek lelkiismereti 

meggyőződése révén a legális abortusz igénybevételétől való tartózkodásban nyilvánulnak meg. 

Valamennyi egyháznak joga van arra, hogy a vallásos életre való nevelés legkülönbözőbb 

eszközeivel arra ösztönözze híveit: olyankor se éljenek a művi terhességmegszakítás 

lehetőségével, amikor azt a jog nem tiltja és nem sújtja szankcióval. 

Dr. Kilényi Géza s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Lábady Tamás alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

A határozat érdemi rendelkezésével, a terhességmegszakításról szóló jogszabályi rendelkezések 

alkotmányellenességének a megállapításával és megsemmisítésével egyetértve, az a véleményem, 

hogy e jogszabályok tartalmilag is alkotmányellenesek. 

1. Nem osztom a többségi álláspontot tükröző határozatnak azt a megállapítását, hogy a magzat 

jogalanyiságának a kérdése alkotmányértelmezéssel nem dönthető el. Ez az álláspont lehetőséget 

lát arra, hogy a törvényalkotó a magzat jogi státuszát az ember jogalanyiságától eltérően 

minősítse. E szegregációnak azonban alkotmányos alapja nincs. 

2. Kétségtelen, hogy az Alkotmány az ember normatív fogalmát kifejezetten nem határozza 

meg. Nem ad kifejezett eligazítást az emberi élet kezdetét, de az emberi élet végét, a jogalanyiság 

megszűnését illetően sem. Ahogy azonban ezt a többségi álláspontot kifejező határozat helyesen 

tartalmazza, az „ember”-fogalom a történelmi fejlődés során a különböző - filozófiai, etikai, 

erkölcsi, természettudományos, természetes - emberfogalmak mellett normatív értékűvé is vált. 

Ha pedig az „ember”-fogalom normatív fogalom, az nem eshet kívül az Alkotmány, az ország 

alaptörvénye normavilágán, annak alkotmányos helyét az Alkotmánybíróságnak az Alkotmány 

értékrendjében - éspedig alkotmányértelmezéssel - meg kell találnia. 

Ha ugyanis az Alkotmánybíróság azt állapítja meg, hogy a megszületett ember (a köldökzsinór 

elvágásától) bizonyosan jogalany (márpedig az), akkor ezt a megállapítást is 

alkotmányértelmezéssel teszi. Mint ahogy azt is, hogy a jogképesség a klinikai vagy a biológiai 

halál beálltáig áll-e fenn (ennek pl. az eutanasia alkotmányellenessége szempontjából jelentősége 

lehet). Az Alkotmánybíróságnak tehát az ember jogalanyiságának kezdetét és végét, a jogi 

ember-fogalom teljességét az Alkotmány alapján értelmeznie kell. 

3. A többségi határozat szerint az ember biológiai (filozófiai, erkölcsi, természetes) és jogi 

fogalma között kezdetben nem volt feszültség, a különböző ember-fogalmak egymásnak 

megfeleltek, a természetes és jogi ember-fogalom egybeesett. Nézetem szerint a 

természettudomány fejlődése nem adhat alapot arra, hogy a jog normativitása ezt a természetes 

megfelelést és egybeesést kétségbevonja. 



A természet- (és szellem-) tudomány által szolgáltatott érvrendszertől, azaz az ember biológiai 

és „természetes” fogalmától tehát az „ember”-fogalom normatív felfogása nem szakadhat el 

akkor sem, amikor az Alkotmánybíróságnak értelmeznie kell, hogy az Alkotmány 54. § (1) 

bekezdése alapján embernek, azaz jogalanynak kell-e tekinteni a magzatot. Ehhez az 

értelmezéshez pedig az orvostudomány mai eredményei és a modern biológia (genetika) 

korábbihoz képest minőségileg új - és végérvényes - megállapításai megkerülhetetlenek. 

4. A formális jogi gondolkodást, az ember jogi státuszára vonatkozó normatív értelmezést 

befolyásoló, néhány évtizede még valóban problematikus természettudományos dilemma mára 

már egyértelműen eldőlt. Tudjuk, hogy az ember a női és férfi ivarsejtek egyesülésétől kezdve 

genetikailag befejeződött egyén, emberi individuum. A magzatfejlődésben az ontogenezis nem 

ismétli meg a filogenezist, a magzat minden kétséget kizáróan a „human species”-hez tartozik. 

Az emberfejlődés a fogamzástól kezdve kontinuus, az nem tagolódik szubhumán és humán 

fázisokra. 

A genetikusan meghatározott „ember” ismérv eszerint éppúgy magába foglalja a születés előtti 

(magzati) létet mint az egységes, megbonthatatlan biológiai folyamat integráns részét, miként a 

születéstől a halálig ívelő létezés dimenzióját. 

A magzat tehát biológiailag ember, és nem dolog, nem tárgy; genetikailag befejeződött egyén: 

individuum; az egyedi emberi élet pedig a fogantatás és a biológiai halál közötti egységes 

folyamat. 

5. A születés előtti (a méhen belüli és kívüli) magzati életnek azért nincs (nem lehet) külön jogi 

státusza, mert a biológiai kontinuitáshoz képest a születés mesterséges, ugyanakkor önkényes 

normatív határvonal. Az a tétel ugyanis, hogy a magzat a női szervezet integráns része, ma már 

genetikailag, élettanilag és morfológiailag sem igazolható. A magzat önálló, az anyától különböző 

egyedi emberi személy, önálló szívműködéssel, keringési és idegrendszerrel és individuális 

jegyekkel. 

Ha a jog különböztethetne az emberi élet születés utáni és előtti fázisai között, sőt ez utóbbin 

belül esetleg tovább artikulálhatna például aszerint, hogy képes-e már a magzat a méhen kívüli 

életre vagy sem, illetőleg aszerint, hogy a magzat milyen távol vagy közel van a születéshez, 

genetikailag egészséges-e, vagy károsodott stb., akkor -elvben - ugyanezt a normatív 

megkülönböztetést - akár azonos szempontú ismérvek alapján is (csecsemő életképessége, 

születés utáni időhatár tűzése, életminősége, tudati, egészségi állapota stb.) - a már megszületett 

ember vonatkozásában is megtehetné. Ez pedig apartheid normatív ember-fogalom 

kialakításához vezetne. 

A többségi határozatban megfogalmazott az az egyébként kikezdhetetlen érv, hogy az 

Alkotmány szerint nem lehet semmit sem visszavenni az ember eddig elért jogi pozíciójából, itt 

azért nem segít, mert a jogalanyiság kezdetét, a személlyé minősítést, azaz a normatív 

ember-fogalom körüli vitát az Alkotmány kifejezett rendelkezéssel nem dönti el. Csak arról 

rendelkezik, hogy az ember feltétlenül jogképes, továbbá élete és méltósága érinthetetlen. A 

születéssel (az anyatesttől való elválással) már mindenképpen fennálló emberré, személlyé 

minősítés azonban törvényhozói, illetőleg alkotmánybírósági alkotmányértelmezéssel dőlt el. 

6. A kontinuus emberfejlődésben kétségkívül egy minőségi változás a születés. Ez azonban az 

emberi élet értéktartalma szempontjából semmi esetre se lehet alapja egy eltérő, másfajta 

normatív rendezésnek. Az Alkotmány 54. § (1) bekezdése az emberi életet és méltóságot részesíti 

abszolút védelemben és nem az anyatesttől elvált emberi életet. 

Kétségtelen, hogy az Alkotmány idézett rendelkezése „veleszületett” jogokról beszél. A 

veleszületett jogként koncipiált élethez és méltósághoz való jog azonban nyilvánvalóan nem a 

már megszületett (világra hozott) emberi lény alanyi jogait jelenti, hanem azt, hogy az embernek 



velekeletkezett, létezésénél fogva őt megillető, tehát létéből, embervoltából eredő (azaz nem 

derivált, hanem ipso facto) alanyi jogai vannak. Minthogy pedig a magzat biológiailag 

(genetikailag) kétségkívül az emberi fajhoz tartozik, tehát normatíve sem lehet dolog(azaz fizikai 

értelemben vett testi tárgy), hanem személy,vagyis jogalany(és nem jogtárgy), a fogamzás 

pillanatában keletkezett ember (magzat) élethez való joga a megszületéshez való alanyi jogként 

normativizálódik. Semmiféle normatív alapja nincs tehát annak, hogy a jogalanyiságot és ezzel a 

szubjektív alanyi jogokkal való felruházást a születéshez (a köldökzsinór elvágásához) kössük. 

7. Az Alkotmány 56. §-a alapján a Magyar Köztársaságban minden ember jogképes. Mivel a 

magzat: ember, nem a születés a kezdőpontja a jogalanyiságnak, hanem a fogamzás. Aki 

megfogant, az jogképes; emberi létéből és méltóságából fakad alanyi joga a megszületéshez. 

A magzat tehát nemcsak genetikailag, biológiailag (és erkölcsileg), de jogi, alkotmányos 

értelemben is ember, jogalany, s így jogi pozíciója, emberi státusza, azaz alkotmányos jogállása 

az Alkotmány 54. § (1) bekezdése alá integrálódik. 

8. A halálbüntetés alkotmányellenességét megállapító AB határozathoz [23/1990. (X. 31.) AB 

határozat] fűzött párhuzamos véleményünkben - Tersztyánszky Ödön alkotmánybíróval - arra az 

álláspontja helyezkedtünk, hogy az Alkotmány 54. § (1) bekezdésében írt, „az élethez és emberi 

méltósághoz való jog” valójában nem is jog, mert az emberi lényeg a jog számára voltaképpen 

transzcendens, hozzáférhetetlen. „Az élethez és méltósághoz való jog” tulajdonképpen csak 

imagináriusan létezik. Emberi élet és méltóság ugyanis a jog „előtt” létező értékek, ezek 

elválaszthatatlan egysége az ember elidegeníthetetlen, immanens, lényegi sajátja, így ezek nem 

mint alapjogok, hanem mint a jogi értékeket megelőző kategóriák, az alanyi jogok forrásai 

szerepelnek az emberi jogok katalógusában és a modern alkotmányokban. 

Márpedig ez az emberi életről és méltóságról vallott a priori értékszemlélet egyfelől azt jelenti, 

hogy az emberi élet jogi védelmét illetően sem különböztethetünk születés előtti és utáni 

szakaszok között,másfelől pedig azt, hogy az állam nemcsak büntető hatalmánál fogva nem 

foszthatja meg az embert életétől és méltóságától, hanem semmiféle egyéb jogi eszközzel, így az 

„abortuszjoggal” sem, mert itt a jog által is sérthetetlen és elidegeníthetetlen (nőre, anyára, 

házastársakra, államra át nem ruházható), tehát jogi eszközökkel érinthetetlen értékekről van szó. 

9. Az anya személyiségi (önrendelkezési) jogaként posztulált „abortuszjog” a magzat 

alkotmányos jogaival konkuráló jogként kezeli az anya személyiségi jogait, amelyek a magzati 

élet védelmét korlátozzák (korlátozhatják). Csakhogy itt az emberi életről, azaz a jog által is 

sérthetetlen és korlátozhatatlan értékekről van szó. Az élet ugyanis mint a jogi értékek előtti 

érték az alanyi jogoknak (így a személyiségi jogoknak is) az alapja és eredője. Ezért operál itt a 

jog - és az Alkotmány - az elidegeníthetetlen, sérthetetlen, csorbíthatatlan, érinthetetlen stb. 

[Alkotmány 8. § (1) bekezdés] princípiumokkal. Konkuráló jogok csak azonos értékskálán 

helyezkedhetnek el. Egy alapvetőnek tartott érték -éppen a jogi normativitás hiánya miatt - nem 

kerülhet akár még általánosított jogi értékekkel sem (általános személyiségi jog, anya 

önrendelkezési joga) kollízióba. 

Mivel az emberi élet ténye alapja és feltétele a jogalanyiság (és az alanyi jogok) 

megjelenésének, és mivel az élet értékteljességet kifejező fogalom, az emberi élet totalitásához 

egyébként hozzátartozó jogi (rész) értékek nem versenghetnek az egésszel. Az anya személyiségi 

joga tehát nem korlátozhatja a magzat megszületéséhez való jogát, mert ez a korlátozás a 

magzatnak mint emberi életnek az elpusztítását, azaz az élettől való önkényes megfosztását 

jelenti. 

Az indítványokkal támadott, a terhességmegszakításról szóló jogszabályi rendelkezések 

tartalmilag ezért alkotmányellenesek [Alkotmány 8. § (2) bekezdés]. 

10. Az ember élete csak egy másik ember életével konkurálhat. Az Alkotmány 54. § (1) 



bekezdése csak az élettől való önkényes megfosztást tilalmazza. Nyilvánvalóan nem önkényes az 

élettől való megfosztás, ha egymással ugyanazok az értékek versengenek, ha a jognak az életek 

közötti választásról kell rendelkeznie. Ha egy emberi élet veszélybe sodródik, s az csak egy 

másik élet feláldozásával menthető meg (pl. az anya élete méhen kívüli terhesség esetén a magzat 

megölésével), az élettől való megfosztás önkényességét az életmentési cél oldja fel. Itt a jognak 

jogellenességet kizáró, azaz mentesítő okot kell szabályoznia (amely nem jelent alanyi jogot az 

ölésre). A meghozandó törvényi rendezésnek ezt a nem önkényes minőséget kell szabályoznia és 

megfelelő jogi garanciák közé szorítania. 

Dr. Lábady Tamás s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Zlinszky János alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

I. 

Az Alkotmánybíróság az indítványok alapján kiterjedt vizsgálatot folytatott le egyrészt a hazai 

törvényhozás hagyományai, másrészt a nemzetközi jogalkotás újabb eredményei vonatkozásában. 

A terhességmegszakítás kérdése világszerte napirenden van az elmúlt évtizedekben, a 

törvényhozásokat, a tudományos világot és több más alkotmányossági jogkörrel felruházott 

bíróság ítélkezését is foglalkoztatta. A kérdéskör nem választható el bizonyos szociális 

vonatkozásoktól és nem választható el az orvostudomány és a genetikai kutatások legújabb 

eredményeitől sem. 

Az emberi élet és személyiség védelme elsődleges feladata a társadalomnak. A jog biztosítani 

törekszik az élethez és emberi méltósághoz való jog minél teljesebb kiteljesedését, valamint a 

személyiség és döntési szabadság, értékmegragadás és -elfogadás vagy a,kár elutasítás emberi 

méltóságból következő szabadságát is. A jognak a társadalmi súrlódásokat csökkentő és a 

társadalom egészséges fejlődését segítő, ugyanakkor a társadalomban élő egyes ember személyes 

szabadságának és méltóságának minél tágabb körben történő érvényesülésére lehetőséget adó 

megoldásokra kell törekednie. Ám az indítványokban felvetett és vitatott célok nem kizárólag 

jogi szabályozás kérdései. Pusztán jogi szabályozással nem is oldhatók meg, nem rendezhetők 

kielégítő módon. 

Az Alkotmánybíróság nem jogalkotó szerv, a létező Alkotmány keretei között kell az azzal 

ellenkező jogszabályok vonatkozásában állást foglalnia. Emellett figyelemmel kell lennie arra is, 

hogy a Magyar Köztársaság jogrendszere az átalakulás állapotában van. A jogalkotó szerveket a 

legkülönbözőbb irányú sürgős feladatok nyomasztják, ehhez képest újabb és újabb feladatokkal 

való terhelésük a jogalkotás minőségi munkáját veszélyeztetheti. Másrészről az 

Alkotmánybíróságot a törvényhozás azért hozta létre, hogy az alkotmányellenességet a 

jogrendszerből kiküszöbölje. Munkája során nem politikai vagy társadalmi, hanem jogi, 

jogegységi szempontok befolyásolják. 

A művi terhességmegszakítás jogi szabályozása kétségtelenül érint az életre, az emberi 

méltóságra, a személy szabad döntési jogára, a házastársak közös ügyekben történő döntési 

jogára vonatkozó lényeges összefüggéseket, érinti az egészséghez fűződő alkotmányos jogokat, 

valamint az orvosok és más egészségügyi alkalmazottak lelkiismereti szabadságának kérdését is. 

Mindezek a kérdések törvényben szabályozandók; az Alkotmány tartalmazza az azokra 

vonatkozó alapelveket. A művi terhességmegszakítást rendező két támadott jogszabály és az 



egészségügyről szóló 1972. évi II. törvénynek az ezek meghozatalára felhatalmazást adó része a 

jogalkotásról szóló 1987. évi XI. törvény 5. §f) és j) pontjába ütköznek, ezzel formailag 

alkotmányellenesek. 

Indokolt, hogy az előkérdések mérlegelése során az Alkotmánybíróság ne pusztán formai 

okokból közelítsen a támadott jogszabályokhoz, hanem tartalmi kérdésekre is kitérjen. A 

jelenlegi Alkotmányból levonható anyagi jogi elvek kifejtése a művi terhességmegszakítással 

kapcsolatban az indítványok és ellenvetések körében az Alkotmánybíróság feladata. 

A kérdéskör eldöntése szempontjából a következő tartalmi kérdéseket tartom vizsgálandónak: 

1. Az indítványozók felvetik a méhmagzat élő emberi jellegét és ebből következően emberi 

személyiségének jogilag elismert voltát. Utalnak arra, hogy a magzati élet törvényes védelmet 

élvezett eddig is, de törvényes védelmet kellene élveznie a biológia és az orvostudomány 

álláspontja s az e felé tartó nemzetközi szerződések alapján élő emberként az Alkotmány 56. §-a 

szerint mint önálló személynek, jogalanynak. 

2. Az indítványok szellemében vizsgálni kellett az anya azon sokak által védett, mások által 

vitatott személyiségéből folyó jogát, hogy hordott méhmagzatával mint teste részével 

rendelkezzék. Az Alkotmánybíróságnak az Alkotmány alapján és annak értelmezésével kell állást 

foglalnia arról, hogy van-e az anyának joga a magzat feletti rendelkezésre, illetőleg, hogy az 

indítványokban foglaltak szerint ezt a jogát általában vagy legalábbis családi kapcsolat esetén 

meg kell-e osztania a magzat atyjával. 

3. Mérlegelendő az élet és emberi méltóság társadalmunkban mindenek felett álló értéke és 

ehhez képest az ezzel kapcsolatban időnként kollízióba kerülő, a gyermek elfogadására 

vonatkozó szabad személyi döntés joga. 

4. Mérlegelni kell, hogy a jelenlegi jogszabályi tételes felsorolásnak a magzati élet 

megszakítására vonatkozó engedélyezett esetei között felsorolt szociális indikációs esetek az 

Alkotmány alapján elvileg elfogadhatók-e. 

5. Végül mérlegelni kell, hogy a terhességmegszakítás az általános társadalombiztosítás és az 

egészségügyi ellátás szempontjából az egészségügyi ellátás tárgyának minősítendő-e, vagy attól 

elváló specifikus beavatkozásnak tekintendő. 

II. 

1. A határozat indokolása szerint a megsemmisített rendeletek ráutalólag eldöntik, hogy a 

magzat nem jogalany. Ez a döntés ugyan összefér a hatályos Alkotmány szövegével, de törvényi 

szintet igényelne, ezért a támadott rendeletek és a meghozatalukra felhatalmazást adó 

törvényhely alkotmányellenesek. 

Az indokolás szerint a magzat „ember” mivoltát, ezzel jogi személyiségét elismerő értelmezés 

is összhangba hozható az Alkotmánnyal, de ez is - legalább ráutaló - törvényi szintet igényelne. 

Amíg ez a törvényi állásfoglalás meg nem történik, a magzati élet és más - anyai - alkotmányos 

jogok kollíziója tekintetében nem lehet állást foglalni. 

2. Az első mérlegelendő jogi kérdés, hogy emberi életnek minősül-e a magzati élet, illetve 

jogalanynak minősül-e a méhen belüli magzat. Ha ugyanis a magzat jogi értelemben „ember”, 

úgy az Alkotmány 8. § (1) és 56. §-a alapján az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény 29. § 

(4) bekezdése szerinti jogszabályi felhatalmazás az Alkotmány 8. § (2) bekezdését sérti. A 

terhesség művi megszakítása és e magzat életének megsemmisítése csak az anya közvetlen 

veszélyeztetettségével lenne indokolható. 

Természettudományos kérdés, hogy a magzat mikortól minősül embernek, potenciálisan vagy 

teljesen kibontakozott emberi életnek, emberi lénynek. A jog oldaláról döntendő-e, hogy ezt az 



alakuló vagy kialakult emberi lényt jogalanynak, személynek tekinti-e. A jogalanyiság fogalma 

eredetileg az emberre szabott intézmény, de nem szükségszerűen egyezik a jogalany fogalma az 

ember biológiai fogalmával. 

Az indítványozók hivatkoznak arra, hogy a polgári jog, amidőn a megszületett embernek 

fogantatásáig visszamenőleg biztosítja bizonyos jogait (elsősorban vagyoni jogait, de a családból 

születettség jogát is), a magzatot ebben a vonatkozásban már a római jogi szabályozás óta 

személynek tekinti. A Ptk. szerint: 

„9. § A jogképesség az embert, ha élve születik, fogamzásának időpontjától kezdve illeti meg”. 

„10. § A gyermek részére már megszületése előtt gondnokot kell kirendelni, ha ez jogainak 

megóvása érdekében szükséges, különösen, ha a gyermek és törvényes képviselője között 

érdekellentét van.” 

A gondnok kirendeléséről az 1960. évi 11. tvr. a Polgári Törvénykönyv hatálybalépéséről és 

végrehajtásáról 7. §-ában rendelkezik olyan értelemben, hogy a méhmagzat gondnokát az általa 

ellátott ügyben a gyám jogköre illeti meg. 

Az Alkotmány 54. § (1) bekezdése az embernek az élethez és emberi méltósághoz való 

veleszületett jogáról beszél. A Ptk. hivatkozott §-a szerint a méhmagzatot akkor illeti meg 

fogantatásától kezdve jogképesség, ha élve megszületett. Az indítványozók szerint ezekből a 

tételekből levezethető, hogy a magzatnak „megszületni” is joga van, és aki ebben 

megakadályozza, az ezt a jogát sérti. Ebből következően tehát a magzat jogalany, és élete védett 

élet. 

A bel-, külföldi jogtudomány és joggyakorlat a magzat visszamenőleges jogképességét mintegy 

fikcióval a születéshez kötik. Ebből a megszületésre való jog és a polgári értelemben vett 

jogképesség nem vezethető le hatályos jogunk szerint. A hatályos magyar jogban a magzat nem 

polgári jogalany. Noha függő vagyoni helyzetet eredményez a megszületendő ember 

visszamenőleges érdekvédelme, önmagából ebből nem következik, hogy az anyaméhben rejlő 

magzat a polgári jog személyiségvédelme szerint áll szemben az anyával és a 

terhességmegszakításnál felmerülő érdekellentétük esetén is a magzat részére gyámi jogkörben 

eljáró gondnok rendelhető ki. A polgári jog jelenlegi szabályaiból csak a már élve megszületett 

magzatra vezethető le az a jogi álláspont, hogy a szülő és születendő gyermeke között arra az 

esetre, ha a gyermek megszületett, vagyoni érdekellentét már a gyermek fogantatásától kezdve 

felmerülhetett. Maga az a tény, hogy a gondnok jár el gyámhoz hasonló jogkörben és a 

magzatnak nem rendelnek gyámot, arra mutat, hogy nem személyi gondozás igénye merül fel, 

hanem csak esetleges, a későbbi, születésen múló vagyoni jogok biztosítása. 

3. Nem lenne akadálya annak, hogy a törvényhozó a személyiség kezdetét, akár polgári jogi 

értelemben, akár általában a jelenlegitől eltérően rendezze (amint az egyházi jog is másként 

rendezi). A jogalkotó rendezése során figyelembe veheti az újabb tudományos eredményeket. A 

tudomány mai többségi álláspontja szerint az ember fogantatásától, a női és férfi ivarsejtek 

egyesülésétől kezdve genetikailag befejeződött egyén. Ettől kezdve emberi lény fejlődik. A 

genetikusan, természettudományosan meghatározott „emberismérv” az életnek nevezett egységes 

megbonthatatlan biológiai folyamat integráns részeként éppúgy magába foglalja a születés előtti 

magzati létet, mint ahogy a születéstől a halálig ívelő létezés teljes szakaszát. Biológiailag tehát a 

magzat a tudomány mai álláspontja szerint ember, genetikailag befejeződött egyed, az élő magzat 

élete természettudományos szemmel emberi élet. 

Az Alkotmány két vonatkozó 54. és 56. §-a szerint minden embernek veleszületett joga van az 

élethez és minden ember jogképes. Azonban az Alkotmány az ember szót jogi normatív 

értelemben használja és nem természettudományos értelemben. A jogalkotó nyilván mérlegeli a 

jogalkotás során a természettudomány újabb eredményeit, azonban az Alkotmánybíróság nem 



jogalkotó, hanem éppen az Alkotmány tartalmát kell megállapítania. Ilyen szempontból az 

Alkotmány „ember” és „veleszületett”fogalmai tehát értelmezendők, éspedig a jelenlegi 

jogrendszerrel összhangban értelmezendők addig, amíg nem válik esetleg világossá, hogy az 

Alkotmány e jogrendszeren túl kívánt emelkedni, vagy a jogrendszer az Alkotmánnyal nyílt 

ellentmondásban van. 

A jogi „ember” fogalom a jogfejlődés során - amint erre közös indokolásunk utal - nem vette át 

teljesen a biológiai tudományos ember fogalmat. A veleszületett fogalmat mind a polgári jog, 

mind a büntetőjog kategóriái az anyatesttől való elválás és nem az anyatestben való fogantatás 

mozzanatához kötik. A jogalkotó másképp is dönthet, de az Alkotmánybíróság az érvényes jog 

szempontjából ettől nem tekinthet el. Ellenkező esetben mind a Ptk. feltételessége a magzat 

jogképessége a magzatelhajtás és az emberölés közötti értelmét vesztené, a jogrendszer 

önellentmondásba kerülne. 

Az Alkotmány XII. fejezete az Alapvető jogokról és kötelességekről egyébként korunkban 

tételes jog volt, csaknem azonos szöveggel, az 1976. évi 8. tvr. óta, és a Btk.-val és Ptk.-val 

összhangban értelmezték. Alkotmányos rangra emelése a szöveg értelmén nem változtatott. 

Az Alkotmány e két meghatározásában a jelenlegi jog szerint „az ember” az anyatesttől elvált, 

megszületett ember. Jogképessége minden megszületett embernek van, minden megszületett 

ember jogképes. Nem osztom azt az álláspontot, hogy az Alkotmányból nem vezethető le a 

magzat személyiségével kapcsolatos álláspont. Grammatikai, szó szerinti értelmezéssel az 

Alkotmány szövegével nem lenne ellentétes a magzatnak az „ember” fogalom alá vonása. 

Minthogy azonban ez az addigi magyar jogrendszer felfogását érdemben megváltoztatná, ehhez 

határozott, biztos kijelentés kellene. Ennek híján az Alkotmány vonatkozó helyét csak a 

jogrendszer egészében lehet értelmezni. Az Alkotmányban jogállam esetén nem lehet 

bizonytalanság vagy joghézag a tekintetben, hogy kik a jogalanyok a Magyar Köztársaságban. Ha 

az indítványozók azon álláspontja, hogy a mai társadalomban a magzat teljes értékű 

személyiségének jog általi elismerése indokolt, a törvényhozás egyetértésével találkozik, ezt 

pozitív törvényhozási döntés alkotmányi szinten teheti meg. Értelmezéssel az Alkotmány szövege 

alapján ezt az álláspontot nem lehet a jogrendszerbe „belopni”. A jelenlegi magyar jogrend - az 

Alkotmánnyal összhangban - a magzati életet védendő értékként kezeli, de a magzatot nem 

tekinti jogalanynak, hanem önálló, sajátos, közjogi jogtárgynak. Ezt a kifejtettek szerint a 

jogrendszerünk törvényi szinten (Ptk., Btk., 1972. évi II. törvény) teszi meg. Ez tehát nem 

előkérdés ahhoz, hogy a további kollíziók elemzése megtörténhessen. 

4. Kétségtelen, hogy ebben az értelmezésben problémát jelentenek azok a magzati létek, 

amelyek eleve az anyatesten kívül jönnek létre, vagy olyan szakaszban válnak el az anyatesttől, 

amikor még önálló biológiai funkcióik nem kibontakozottak. Törvényhozási probléma a 

lombikbébi problémája, és maga ez a lehetőség is mutatja, hogy indokolt a törvényhozónak az 

Alkotmány „ember” és „veleszületett” meghatározásait újragondolnia. Az Alkotmánybíróság 

azonban az adott jogi helyzetben csak arra az álláspontra juthat, hogy a mai magyar jog az embert 

születésétől, azaz világrajövetelétől tekinti jogalanynak. (Csak zárójel között utalunk itt arra, 

hogy a magzati létet leghatározottabban emberi létnek elismerő, s ezért a magzati élet kioltását 

emberölésnek értékelő egyházi jog sem engedi meg a méhen belüli magzat felvételét az 

egyházba, azaz annak megkeresztelését.) 

Amennyiben az Alkotmánybíróság arra az álláspontra helyezkednék, hogy az Alkotmány 54. § 

(1) bekezdésében a veleszületettség a fogantatást jelenti, s ehhez képest az 56. § minden magzat 

jogképességét jelenti, úgy le kellene vonnia azt a következtetést, hogy a polgári jog, a büntetőjog 

és számos más jogág hatályos rendelkezései alkotmányellenesek. Ám amint nyilvánvaló, hogy az 

Alkotmány szövegezői annak idején az 54. § (1) bekezdést a halálbüntetéssel összeférhetőnek 



tartották, s csak más alkotmányos paragrafusok változása következtében volt egyértelműen 

levezethető az Alkotmányból a halálbüntetés alkotmányellenessége, ugyanígy az Alkotmány 

megszövegezői a Polgári Törvénykönyv és a Büntető Törvénykönyv élet keletkezésére 

vonatkozó paragrafusait nem tartották az emberi jogokkal eleve ellentéteseknek. Az ezekben 

megfogalmazott jogtételeket egyébként számos más európai államban is így értelmezik, és az 

emberi jogképesség kezdetét az emberi magzatnak az anyatesttől való elválási folyamatával 

állapítják meg. 

5. Az Alkotmánybíróság tehát az Alkotmány szövegéből és a hatályos magyar jogrendszer 

egészéből arra a következtetésre kell hogy jusson, hogy a magzat nem jogalany, biológiailag 

emberi lény, de nem alkotmányos értelemben vett „ember”. Ezért a magzatnak nincsenek önálló, 

személyiségéből folyó elidegeníthetetlen és sérthetetlen jogai. 

Az Alkotmánybíróság álláspontja szerint az Alkotmány 54. § (1) bekezdése nem zárja ki, hogy 

a törvényalkotó a magzatot is emberi jogokkal ruházza fel. Ennek során azonban figyelemmel 

kell lennie arra is, hogy az anya és a magzat viszonya - éppen a testi összekapcsolódás folytán 

-speciális és arra nem lehet a két önálló személy viszonyára vonatkozó hagyományos jogi 

rendelkezéseket alkalmazni, szembeállításuk csak viszonylagos lehet és mindenképpen egyedi - 

törvényi szintű - rendezést igényel. 

6. Egyébként, éppen az emberi méltóság szempontjából, meggondolandó annak következetes 

jogi keresztülvezetése, hogy a törvényhozó a méhmagzatot „embernek”, azaz önálló jogalanynak 

minősítse-e. Ez esetben ugyanis valóban gondoskodni kellene arról, hogy ezt az önálló jogalanyt 

- az őt hordozó másik jogalannyal szemben is - védelmébe vegye a társadalom, jogaik 

összeütközése esetére a magzatnak képviseletet és jogvédelmet biztosítson, ehhez pedig a 

magzatvédelem feladatával törvényben megbízott szervnek első lépésként hivatalból meg kellene 

győződnie a magzat létezéséről. A régi jogok, amikor „az anya részének” tekintették a magzatot, 

azzal korántsem biológiai álláspontot rögzítettek. A legrégibb babiloni törvények is az anya által 

hordott, önállóan sérthető „élőként” kezelték a magzatot harmadik személy behatása esetén. Attól 

viszont óvakodtak, hogy anya és magzata közé „jogviszonyt” alapítsanak - hiszen már a családi 

belső kört is egységesnek ítélték jogilag, s egyes családtagok egymás közti viszonyát csak 

erkölcsileg szabályozták. Ma sem kockázatmentes - a magzat „individualitásának” gyarapodása 

ellenére - ennél tovább lépni. A családi belső körbe való ehhez szükséges adminisztratív, 

mesterséges, állandóan ismétlődő behatolás a családi intim szférára vonatkozóan nagy veszélyt 

jelentene, nemcsak az anyák, hanem a gyermekek vonatkozásában is. Ez esetben az „orvosság” 

valószínűleg többet ártana, mint amennyit nyerni lehet általa. A törvényhozónak ilyen döntés 

esetén rendkívül gondosan kellene mérlegelnie, hogy az anya emberi méltósága meddig és 

milyen körülmények között engedi meg az önálló magzati jogalanyiság összes 

következményeinek jogalkotási szinten való levonását. Jogvédelemmel az anyai szeretet aligha 

pótolható. 

III. 

1. Eldöntendő kérdés, hogy a művi terhességmegszakításhoz való jog következik-e az anya 

személyi jogaiból. A 76/1988. (XI. 3.) MT rendelet 1. §-a a terhes nőnek alanyi jogot biztosít a 

terhesség művi megszakítására. Az indítványok szerint az anya személyi joga itt a magzat 

személyi jogával kerül kollízióba. 

A művi terhességmegszakítás intézményét védő érvek általában az anya személyiségéből és 

emberi méltóságából vezetik le azt a sérthetetlen személyi jogot, hogy az anya szélsőséges 

kifejezés szerint „saját teste felett rendelkezzék”, enyhébb megfogalmazás szerint szabadon 



döntsön afelett, hogy szül-e egyáltalán gyermeket, mikor szül, kitől szül és hogyan szül. E jogok 

legtöbbje jellegénél és megvalósíthatóságánál fogva csak elutasításhoz való jogot jelenthet, aktív 

alanyi jogot már csak azért sem, mert általában csak más ember alapvető rendelkezési jogaival 

kapcsolódóan érvényesülhet. 

Az Alkotmány 8. § (2) bekezdése szerint alapvető jogokra és kötelességekre vonatkozó 

szabályokat törvény állapíthat meg, és alapvető jog lényeges tartalmát törvény sem korlátozhatja. 

Az anyának az Alkotmány 54. § (1) bekezdésén alapuló, szélesebb értelemben vett szüléshez való 

joga, amelybe beletartozik mind a szülés, mind a nem szülés joga is, vitathatatlanul az alapvető 

jogok közé tartozik. Ennek lényeges tartalmát törvény sem korlátozhatja. Az Alkotmánybíróság 

eddigi gyakorlata szerint [2/1990. (II. 18.) AB, 20/1990. (X. 4.) AB, 7/1991. (II. 28.) AB 

határozatok] az állam akkor nyúlhat az alapvető jog korlátozásának végső eszközéhez, ha másik 

alapvető jog és szabadság védelme vagy érvényesülése, illetve egyéb alkotmányos célok védelme 

más módon nem érhető el; a korlátozás csak olyan mértékű lehet, amilyen ehhez feltétlenül 

szükséges és következményében előre látható. Az egyes embernek az élethez és emberi 

méltósághoz való joga olyan jogosítvány, amelyet az állam jogszabályok útján biztosít minden 

ember számára, s nem csak magával az állammal szemben garantálja az alapvető jog védelmét 

emberi jogként, hanem más személyekkel szemben is személyi jogként. 

Ehhez képest az anya szüléshez, vagy a szülés megtagadásához való alapvető jogát más 

alapvető jog védelme vagy érvényesülése, illetőleg más alkotmányos cél védelme érdekében 

lehet az Alkotmány 8. § (2) bekezdés korlátai között törvénnyel rendezni, esetleg korlátozni. 

2. Kollízióba kerülhet a magzati élet védelme az anya emberi jogával akkor is, ha a magzat 

nem jogalany? 

Ennek eldöntéséhez mérlegelni kell, van-e az államnak alkotmányos kötelezettsége az élet 

védelmére, előfeltételeinek biztosítására, az egyének alanyi jogaitól független tárgyi 

kötelezettségként. Ha ugyanis az élet létfeltételeinek biztosítása, védelme alkotmányos cél, e cél 

elérése érdekében a művi terhességmegszakítás tilalma vagy korlátozása elengedhetetlen, a 

törvényhozó erre vonatkozó intézkedése nem alkotmányellenes. 

a) Abban a vonatkozásban, hogy a magzat emberi élet, a tudomány álláspontját el kell fogadni. 

Azok az érvelések, amelyek szerint a magzat az anyatest része és a magzat élete az anya élete, 

tudományosan megdőltek. A tudomány szerint a magzat nem az anyatest része, hanem az 

anyában létező önálló lény, ha biológiai függésben is áll az anyától, és a magzat élete az anya 

életétől elkülönült élet. Az anya élete nem fogyatkozik meg azzal, hogy a magzat megszületik, 

nem is növekszik mennyiségileg azzal, hogy az anya gyermeket fogan, hanem minőségileg 

változik a nő helyzete akkor, ha gyermeket hordoz, ahhoz képest, ha nem hordoz gyermeket. 

Az Alkotmány 54. § (1) bekezdésében az emberek személyiségileg biztosított élethez való joga 

(amely egyébként nem is annyira jog, mint inkább a jogok alapja és eredője, s az emberi 

személyiség védelmében teljesedik ki) csak az élettel kapcsolatos alkotmányos feladatok egyikét 

rögzíti. A jogrendszer egésze, s ennek élén az Alkotmány az életet általában is értékeli és védi, 

ez az Alkotmány 8. §-a mellett még egy sor más tételéből (Alkotmány 54. §, 67. §, 70/D. § stb.) 

következik. Az államnak kötelessége az emberi élet objektív védelme. Ez a kötelesség nem 

személyhez fűződően, hanem általában terheli az államot és a társadalmat, s kötelezi mindazon 

intézkedéseknek megtételére, amelyek az adott társadalom körülményei között az emberi élet 

védelme szempontjából optimálisan elvárhatók. Ez tehát nem alapjog, hanem programszerű 

védelem, mint a környezet védelme vagy az ifjúság védelme, de a jogalkotónak és az egész 

államrendnek nem kevésbé kötelessége. 

Az eddigi magyar jogrendszer egészéből megállapítható, hogy a meg nem született magzatot a 

jog szempontjából nem tekintették személynek, azaz jogalanynak, de levezethető a hatályos 



magyar jogból az is, hogy a magzati életet védendő emberi életnek, értéknek tekinti. Ez 

egyébként megegyezik a társadalom századok óta következetesen vallott erkölcsi felfogásával, és 

mint ilyen került bele a jogrendszerekbe. A magzati élet tehát nem hordoz ugyan jogalanyiságot, 

de védett, mégpedig kiemelten védett jogtárgy a társadalomban. Erre mutat a büntetőjog tilalma a 

magzati élet megszakítása vonatkozásában, erre mutat az Alkotmánynak több, terhes anyát védő 

rendelkezése is, de erre mutat a szociális jogalkotás egy sor más rendelkezése is, többek között 

éppen az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény idézett szakaszai. A jogrendszer kiemelten 

védi a terhes anyán keresztül a magzatot, iparkodik egészséges fejlődési körülményeit biztosítani 

és módot adni arra, hogy megszületve jogalannyá, jogi értelemben vett emberré váljék. 

Az emberi életet senkinek sincs joga kockáztatni, veszélyeztetni. A jogrendszer egy sor 

intézkedéssel védi nem az csak adott ember egyedi életét és méltóságát, hanem általában az 

emberek életét, egészségét és méltóságát, és korlátozza az ember mint jogalany személyes 

rendelkezési lehetőségét, szabadságát, más emberek életének potenciális biztonsága és megóvása 

szempontjából. A jogrendszer ilyetén objektív értékvédő rendelkezései nem minősülnek az 

Alkotmány 8. § (2) bekezdésébe ütköző, az emberi méltóság lényeges tartalmát torzító és 

korlátozó rendelkezéseknek, mert az ember önálló rendelkezési lehetősége addig tart, amíg más 

ember jogát nem sérti vagy más alapvető értéket nem veszélyeztet. A fentiek szerint a magzat 

élete jog által védendő emberi élet. 

b) Az emberi élet társadalmi értékként való védelme és az anya emberi méltósága közötti 

összhang csak úgy valósítható meg, hogy az anyának korlátlan szabad döntési joga van abban, 

kíván-e gyermeket elfogadni. Ha egyszer az anya szabad aktusa révén a gyermek létrejött, mégha 

az aktus célja nem is erre irányult, és akár eshetőlegesen sem volt ez a lehetőség kellően 

megfontolva, az élet feletti rendelkezésre az anya emberi méltóságából már nem lehet 

következtetni. A megfogant magzatkihordása, megszületése az anya emberi, erkölcsi kötelessége. 

A jog erkölcsi kötelesség teljesítését jogi kötelességgé emelheti. Az ilyen tételes rendelkezés nem 

lenne ellentétes az Alkotmány szövegével, de jelenlegi alkotmányunkból és tételes jogunkból e 

kötelesség csak eshetőlegesen vezethető le [az Alkotmány 54. § (1) bekezdésének, a Btk. 169. 

§-ának és az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény 29. § (4) bekezdésének összevetésével], 

tehát törvényhozói döntést igényelne. Abban az esetben, ha a törvényhozó a magzatot emberként 

szabályozná, úgy a hagyományos jogalkotói logika szerint a mesterséges terhességmegszakítást 

büntetőjogilag minden esetben szankcionálni kellene és csupán az anya és a magzat életének 

kollíziója adhatna alapot a büntethetőség kizárására. Az anya és a magzat speciális viszonya miatt 

azonban a jogalkotónak e területen is speciális szabályozás kialakítására indokolt törekednie. A 

művi terhességmegszakítás tiltása ugyanis nem áll meg annál a jogi döntésnél, hogy az egyén 

személyes cselekvési szabadságát más érdek miatt korlátozza, hogy valamit tilt; ez a tilalom 

egyúttal szükségszerűen „tevésre”, a magzat hordozására és megszülésére is kötelez, ezzel oly 

fokban rendeli egy ember életét, személyiségét más érdek szolgálatára, amire nincs társadalmi 

analóg helyzet. 

c) Külön kérdésként merül fel, hogy alkotmányos-e tartalmilag a 76/1988. (XI. 3.) MT rendelet 

(a továbbiakban: MTr.) 2. § d) pontjában foglalt szabály: hogy abban az esetben, ha az anya 

fogantatáshoz vezető aktusa nem volt szabad, hanem kikényszerített, nem folyik-e az anya 

emberi méltóságából annak a döntésnek a szabaddá tétele, hogy az aktus eredményét megtartja és 

kihordja-e. Amennyiben a szülés szabadságát a nő lényeges, tartalmában korlátozhatatlan emberi 

jogának tekintjük, úgy legalábbis egy eshetőleges elfogadó szabad döntésnek e vonatkozásban 

helyt kell adnunk, és ha nyilvánvalóan kikényszerített aktus következménye a terhesség, nem 

minősíthető alkotmányos szempontból eleve jogellenesnek az anya ezt követő negatív döntése. A 

törvényhozó pozitív rendelkezésén múlik, hogy ebben az esetben az anyai döntést milyen határok 



között és milyen feltételek mellett teszi lehetővé. Ennek során mérlegelnie kell az anyaság, mint a 

nő emberi méltóságából folyó alapvető jog kollízióját az általános védelem tárgyát képező 

magzati élettel szemben. 

d) Általánosan elfogadott jogelvnek tekinthető, hogy emberi élet felett senkinek sincs 

rendelkezési joga. (Emberi élet nem lehet tulajdon tárgya! A magzat, ha jogtárgynak minősítik is, 

nem forgalom tárgya.) Az anyának tehát nemcsak hogy - amint az abortusz korlátlan lehetőségét 

védők állítják - kizárólagos joga nincs a testében rejlő magzat felett rendelkeznie, hanem 

semmilyen rendelkezési joga nincs felette. A magzat élete emberi élet, mint ilyen érték, és 

afölötti rendelkezést sem anyatesten belül, sem anyatesten kívül tárgyként, tulajdonként a jog 

nem biztosít. 

Minthogy az anyának nincs a magzat felett rendelkezési joga, nincs olyan jogi parancs sem, 

amely e rendelkezési jog megosztását az apával előírhatná. A magzati lét feletti negatív 

rendelkezés, tehát a magzat megtartása vagy elvetése feletti rendelkezés alanyi jogként sem az 

apát, sem az anyát nem illeti meg. 

Új szabályozás során a törvényhozó az Alkotmány 8. § (1) bekezdése, 66. §-a, 67. §-a és 70/D. 

§-a együttes értelmezéséből nem rendezheti a kérdéskört a magzati élet védelmének teljes 

feladásával; nem teheti a művi terhességmegszakítást csupán az anya vagy a szülők korlátlan 

döntésének függvényévé. Az ilyen törvényi szabályozás ellentétes lenne a hatályos 

Alkotmánnyal. Minthogy a jelenlegi szabályozás és az ennek alapján kialakult gyakorlat közel áll 

ehhez a szélsőséges nézethez, alkotmányossága tartalmilag is megkérdőjelezhető. 

3. Mennyiben lehet alkotmányos a terhesség művi megszakítása? 

Hatályos jogunkból levezethető a nő emberi méltósága alapján a gyermekvállaláshoz való jog 

alapvető jellege és nem vezethető le a magzat jogilag értelmezett személy mivolta. Ám ha egy nő 

szabad aktus következtében gyermeket fogan, ennek eshetőleges létével előre számolnia kellett. 

Ez esetben a társadalmat terhelő, az Alkotmányban kifejeződő, az emberi élet védelmére 

vonatkozó objektív jogi kötelezettség az anyának a megfogant magzat megszülésére vonatkozó 

erkölcsi kötelességeként érvényesül. Az állam kötelezettsége a terhes anyák társadalmi szinten 

való megfelelő támogatása és védelme, ez az Alkotmány 66. § (2) bekezdéséből, 67. § (1) 

bekezdéséből, 70/D. §-ából egyenesen levezethető, de az egészségügyről szóló 1972. évi II. 

törvény 29. § (1) és (2) bekezdéséből is következik. 

A szociális indikációjú művi terhességmegszakítás jelenlegi szabályozása olyan társadalmi 

szemléletet eredményez, amely a szülőket, elsősorban az anyát, mintegy felelőssé teszi a 

társadalmi gondot, terhet jelentő gyermek megjelenéséért, hiszen ő vállalta, vagy ők vállalták; a 

vállalásból folyó kötelességük a szociális terheket is vállalni, s a társadalomnak „hálával 

tartoznak” azért, ha az ezeket enyhíti. 

Az Alkotmánnyal olyan törvényi rendezés állna összhangban, amely elismeri a gyermek 

életének alapvető értékét az egész társadalomszempontjából. A gyermeket vállaló szülő fokozott 

szociális támogatásra, anyagi és erkölcsi támogatásra alanyi jogot formálhat. Azt nem kegyként, 

hanem a társadalmi lehetőségek határai között alkotmányos jogon, olyan fokban kell kapnia, 

hogy a piacgazdaságban mind a gyermeket vállaló szülő, mind a születendő, illetve megszületett 

gyermek esélyegyenlősége biztosított legyen. A családi esélyegyenlőség egyenértékű elv az 

egyéni érvényesüléshez és önmegvalósításhoz szükséges esélyegyenlőség elvével, ennek a 

törvényhozás pozitív rendelkezéseiben meg kell nyilvánulnia. (Alkotmány 66-67. §.) 

Jelenlegi társadalmi viszonyaink között nem lehet vitatni azt a tényt, hogy létezhetnek olyan 

helyzetek, amikor egy nő részére gyermek vállalása komoly társadalmi problémákat vethet fel. 

Ezek lehetnek a)egészségi jellegűek, b) lehetnek a társadalmi helyzetből adódóak és nehezíthetik 

nem csak c) az anya, hanem d) az anya családjának anyagi helyzetét is. Ilyen esetekben az anya 



élethez, egészséghez, társadalmi boldoguláshoz való vitathatatlan joga ütközik az élet 

védelmének az anya részéről is fennálló erkölcsi kötelességével és az államnak minden emberi 

élet védelmére irányuló közjogi kötelességével. E kollíziót a törvényhozónak körül kell 

határolnia és adott esetben meg kell kisérelnie az ütköző érdekek közötti mérlegelést. 

a) A mérlegelés legkönnyebb esete, ha a gyermek élete közvetlenül veszélyezteti az anya 

életét. Erre utal, bár jóval többet enged, az MTr. 2. § a) pontja. Ilyen esetben élet védelmével 

kapcsolatos jogok kollíziója miatt a veszélyhelyzet minősítése orvosi kérdés, a választás az anya 

részéről emberi lehetőség, és bármilyen irányban történik is, nem minősíthető jogellenesnek. 

Nem is indokolt, hogy a jogrendszer ennek rögzítésén túl kifejezett orvosi szakkérdésekben 

kategorikus véleményt nyilvánítson. Az anya élete érdekében a magzat élete feláldozható. 

b) Nehezebb a kérdés akkor, ha a magzati élet védelmének kötelezettsége az anya egészsége 

védelmének kötelezettségével, illetve jogával kerül kollízióba [MTr. 2. § a) pont]. Az egészséget 

ebben az esetben a jogrendszerek és bírói gyakorlatok általában tág értelemben értékelik, a teljes 

lelki és testi épséghez való jogot értik alatta. Adott esetben még orvosi módszerekkel sem 

könnyű, jogi eszközökkel pedig szinte lehetetlen eldönteni, hogy a keletkező élet az anya 

egészséges létét veszélyezteti-e és milyen mértékben. Mindenesetre a jogalkotónak, tekintettel 

arra, hogy az élet teljes megsemmisítése értékelendő az egészséges élet veszélyeztetéséhez 

viszonyítva, pozitív döntéssel kell szabályoznia álláspontját abban a vonatkozásban, hogy az 

orvosi döntés szabad-e és milyen határok között, ha az anya a maga egészsége védelmében kíván 

magzati életet orvossal megszakíttatni. Ebben a kérdésben egyrészt az anya erkölcsi felelőssége, 

másrészt az orvos szakmai, valamint etikai felelőssége áll fenn, a jogalkotónak csupán a szándék 

megvalósulásának szabadságát és a felelősség jogi érvényesítését kell általa jónak látott határok 

között korlátoznia vagy lehetővé tennie, feloldva az élet védelmének az Alkotmány 54. §-ából és 

az egészséghez való személyes jognak az Alkotmány 70/D. § (1) bekezdéséből adódó kollízióját. 

c) Kétségtelen, hogy adott esetben egy nő életében és társadalmi helyzetében komoly 

érvényesülési és életviteli nehézségeket okozhat, a szociális körülmények és kapcsolatok döntő 

változásához is vezethet gyermeke születése. [Erre kívánt megoldást adni az MTr. 2. §c), e)-i) 

pontja.] A szociális érvényesüléshez való emberi jog azonban már semmiképpen sem minősíthető 

olyan alapvető emberi jognak, amelynek érdekében emberi életet kockáztatni szabad. A 

társadalomnak abban az irányban kell kifejtenie oktató és nevelő tevékenységét, hogy az 

anyáknak gyermekük révén ne társadalmi hátránya, hanem előnye keletkezzék. Mindazonáltal az 

ilyen lehetőségek hátrányos volta nem szüntethető meg egyik napról a másikra. 

Álláspontom szerint az Alkotmányból levezethető, hogy az élet védelme előjogot élvez az élet 

szociális minőségének védelmével szemben, noha az Alkotmány 66. § (1) bekezdése és 70/E. §-a 

az anya részére ez utóbbit is biztosítja és védi. A törvényhozó döntheti el, hogy ilyen esetekben 

az erkölcsi és emberi kötelezettség vállalását megtagadó anyát felelőssé teszi-e vagy felmenti és 

milyen határok között. Az élet védelmének állami kötelezettsége arra szól, hogy a hátrányokat a 

minimumra törekedjék csökkenteni, viszont a határokat inkább szűken vonja meg, ha kíván is a 

művi terhességmegszakításra ez okból ilyen lehetőséget teremteni. 

d) Végül kétségtelen, hogy mai társadalmunkban a többgyermekes családok, minden társadalmi 

védelem ellenére, nehezebben érvényesülnek és élnek, mint az egyedülállók vagy 

gyermektelenek. Ezt veszi figyelembe az MTr. 2. § g) és j) pontja. Bár alkotmányos célként van 

kimondva a család és az ifjúság védelme (Alkotmány 67. §), ennek teljes körű érvényesülése 

nemcsak jogszabály kérdése, hanem társadalmi-gazdasági kérdés, amely felé ugyan haladni kell, 

de a célt a társadalom nyilván csak bizonyos idő alatt tudja elérni. 

Ehhez képest a törvényhozónak mérlegelnie kell, hogy az Alkotmányban kétségtelenül előjogot 

élvező emberi élet védelme a magzat vonatkozásában, mennyiben kerülhet kollízióba az anya, 



esetleg a házaspár és már meglévő gyermekeik anyagi jólétre való törekvésével. Az 

Alkotmánybíróság álláspontja szerint az utóbbi, szociális biztonsági kérdéseket a nőnek és a 

családnak a gyermek vállalása előtt kellene mérlegelnie. Anyagi szempontok alapján történő 

művi terhességmegszakítás szabaddá tétele semmi esetre sem tekinthető alkotmányos jognak. (Az 

anyagi szempont legfeljebb bizonyos szűk határok között mentségként értékelhető az élet 

egyébként kötelező védelmével szemben.) Tekintettel az anya biztosított lelkiismereti 

szabadságára, nem feltétlenül büntető törvénynek kell őt erkölcsi és emberi kötelezettségeinek 

teljesítésére szorítania; ám az élet védelme és a terhes nő egészségének kockázata is arra kellene 

hogy indítsák a törvényhozót, hogy itt ne a művi terhességmegszakítás korlátait lazítsa, hanem a 

gyermek vállalásával kapcsolatban jelentkező anyagi és szociális terhek viselésének könnyítése 

irányába lépjen. 

e) Jelenleg az egészségügyről szóló 1972. évi II. törvény 29. § (1) bekezdésének szövegéből 

levezethető a lehetőség a terhesség megszakítására a terhességmegszakításról rendelkező MTr. 2. 

§ b) pontja szerint a magzatnál fennálló súlyos várható egészségkárosodás esetére. Ebben a 

kérdésben a törvényhozónak ugyanis állást kell foglalnia. A várható genetikai károsodás a 

terhesség művi megszakítása lehetőségének szociális vagy anyagi indokból történő megadásánál 

szempontként mérlegelhető. Az Alkotmányból azonban levezethető, hogy általában a károsodott 

egészségű életet is védelemben kell részesíteni. A társadalomnak a beteg gondozásának terheit az 

élet védelmének általános kötelezettségéből és az emberi lény iránti általános tiszteletből el kell 

vállalnia, minden egyéb megoldás beláthatatlan ellentmondásokhoz vezetne. Ebből azonban nem 

feltétlenül következik, hogy az ilyen terhek viselésére az adott esetben érintett családot törvényi 

szinten kötelezni kell. A társadalomnak meg kell teremtenie azokat a lehetőségeket, amelyek 

mellett az egészségében sértett vagy veszélyeztetett, esetleg a normális életfunkciókra nem 

alkalmas emberi élet is az emberi méltóságnak megfelelő körülmények között védhető és 

gondozható legyen. Ha ezt a család erkölcsi felelőssége tudatában vállalja, az áldozat hordozását 

a társadalomnak megfelelően meg kell könnyítenie. Ha a család erre a vállalásra képtelen, 

alkalmatlan vagy nem hajlandó, a társadalomnak a sértett emberi lény gondozását megfelelő 

intézményes keretek között biztosítania kell. Esetleg, ha a család döntése csak kényelmi 

szempontokon, vagy anyagi előnyökre való törekvésen alapul, az ezzel kapcsolatos anyagi terhek 

megfelelően átháríthatók rá. Ezek azonban mind pozitív törvényhozói döntést igényelnek, az 

emberi élet általános, alkotmányból folyó védelme és a megszületett emberi lény egyedi 

méltóságának személyes korlátozhatatlan védelme figyelembevételével. 

4. A társadalombiztosítás és az egészségügyi ellátás körében a művi terhességmegszakítást 

tételes szabállyal kell minősíteni. Nyilván lehetnek esetek, ahol a terhességmegszakítás az anya 

életvédelme, egészségvédelme szempontjából elengedhetetlen. Elképzelhetők olyan esetek is, 

amikor a terhességmegszakítás nem egészségvédelmi indítékból kerül végrehajtásra. Az utóbbi 

esetek az általános társadalombiztosítás keretébe elvileg nem tartoznak bele, és a törvényhozó 

tételes rendelkezésén múlik, hogy az ezzel kapcsolatos anyagi terheket hogyan szabályozza. 

Mindenesetre ebben a vonatkozásban is törvényi szinten kell rendelkezni, mert a kérdések 

lényeges emberi jogokat érintenek. 

Dr. Zlinszky János s.k., 

alkotmánybíró 

 


