
Hatály: 2013.IV.1. -  

23/1990. (X. 31.) AB határozat1 

a halálbüntetés alkotmányellenességéről 

A MAGYAR KÖZTÁRSASÁG NEVÉBEN! 

Az Alkotmánybíróság Dr. Horváth Tibornak a Halálbüntetést Ellenzők Ligája nevében a 

halálbüntetést előíró büntető rendelkezések alkotmányellenességének megállapítására és 

megsemmisítésére előterjesztett indítványa tárgyában. Schmidt Péter alkotmánybíró 

különvéleményével, dr. Lábady Tamás és dr. Tersztyánszky Ödön, továbbá dr. Sólyom László, 

dr. Szabó András, dr. Zlinszky János alkotmánybírók párhuzamos véleményével meghozta a 

következő 

határozatot. 

Az Alkotmánybíróság megállapítja, hogy a halálbüntetés alkotmányellenes. A Büntető 

Törvénykönyvről szóló 1978. évi IV. tv. (a továbbiakban: Btk.) 38. § (1) bekezdés 1. pontja, a 39. 

§-a és a 84. §-a, a büntetőeljárásról szóló 1973. évi I. tv. (a továbbiakban: Be.) 399. §-a, a 

büntetések és az intézkedések végrehajtásáról szóló 1979. évi 11. tvr. 17. és 18. §-a, valamint a 

Büntetés-végrehajtási Szabályzatról szóló 8/1979. (VI. 30.) IM rendelet 151., 152. és 153. §-a az 

Alkotmányba ütközik, ezért azokat az Alkotmánybíróság megsemmisíti. 

Alkotmányellenes a Btk. 155. § (1) bekezdése, a 158. § (2) bekezdés, a 160. §, a 163. §, a 166. 

§ (2) bekezdés, a 261. § (2) bekezdés, a 262. § (2) bekezdés, a 343. § (4) bekezdés, a 346. § (1) 

bekezdés, a 347. §, a 348. § (3) bekezdés, a 352. § (3) és (4) bekezdés, a 354. § (3) bekezdés, a 

355. § (5) bekezdés, a 363. § (2) bekezdés, a 364. §, a 365. § rendelkezéseiben a kiszabható 

büntetési nemek megállapításánál a „halálbüntetés” mint alkalmazható büntetési nem megjelölése 

is. Ezért a Btk. utóbb említett szakaszaiban a „halálbüntetés” mint kiszabható büntetési nem 

előírását az Alkotmánybíróság ugyancsak megsemmisíti. 

Az Alkotmánybíróság e határozatát a Magyar Közlönyben közzéteszi. A megsemmisített 

rendelkezések e határozatnak a Magyar Közlönyben való közzététele napján vesztik hatályukat. 

Az Alkotmánybíróság az 1989. évi XXXII. tv. 43. §-ának (3) bekezdése alapján egyben elrendeli 

a halálbüntetést előíró, megsemmisített büntetőjogi rendelkezések alkalmazásával halálbüntetést 

kiszabó, jogerős határozattal lezárt olyan büntetőeljárások felülvizsgálatát, amelyekben a hozott 

ítéletet még nem hajtották végre. 

INDOKOLÁS 

I. 

 
1 Alkotmánybírósági ügyszám: 89/B/1990/7. Az Alaptörvény hatálybalépése előtt meghozott 

alkotmánybírósági határozatok hatályukat vesztik. E rendelkezés nem érinti az ezen határozatok 

által kifejtett joghatásokat. Lásd: Alaptörvény 5. 



Indítványozó a halálbüntetést elrendelő jogszabályok alkotmányellenességének megállapítását 

arra hivatkozással kezdeményezte, hogy e rendelkezések sértik az Alkotmány 54. §-ában 

foglaltakat, miszerint „a Magyar Köztársaságban minden embernek veleszületett joga van az 

élethez és az emberi méltósághoz, amelyektől senkit nem lehet önkényesen megfosztani” [(1) 

bekezdés]; illetve „senkit nem lehet kínzásnak, kegyetlen, embertelen, megalázó elbánásnak vagy 

büntetésnek alávetni” [(2) bekezdés]. 

Kérelmében kifejtette, hogy a halálbüntetést etikailag nem igazolható, az emberi jogokkal 

összeférhetetlen, jóvátehetetlen és visszafordíthatatlan büntetési eszköznek tekinti, amely a 

súlyos bűncselekmények megelőzésére, illetve az ilyen bűncselekmények elkövetésétől való 

elrettentésre alkalmatlan és célszerűtlen büntetési nem. 

II. 

1. Az Alkotmánybíróság megkeresésére az igazságügyminiszter az 1990. március 19-én kelt 

állásfoglalásában a halálbüntetésre vonatkozó rendelkezéseket alkotmányellenesnek tartotta. Úgy 

vélekedett, hogy a halálbüntetés szükségtelen és antihumánus, erkölcsileg nem indokolható 

büntetés, nem szolgálja a büntetés célját, és nem alkalmas sem a társadalom védelmére, sem a 

társadalom tagjainak a bűncselekmények elkövetésétől való visszatartására. 

Rámutatott arra, hogy a halálbüntetésnek a Btk.-ból való kiiktatása terén jelentős előrelépésre 

került sor az 1989. évi XVI. törvény megalkotásával, amely az állam elleni bűncselekmények 

büntetési tételeiből mellőzte a halálbüntetést. 

Utalt arra is, hogy a halálbüntetés megszüntetése összhangban van az európai jogfejlődéssel. A 

nyugat-európai országokban vagy teljesen megszűnt a halálbüntetés lehetősége, vagy csak 

kivételesen, katonai bűncselekményekre és háború idején alkalmazható. 

2. Az Alkotmánybíróság szakértői vélemény elkészítésére kérte fel dr. Földvári Józsefet, dr. 

Korinek Lászlót és dr. Sajó Andrást. 

Földvári József a halálbüntetést - a büntetés céljából kiindulva - nem tartja indokolt 

büntetésnek. A halálbüntetés eltörlését azonban nem büntetőjogi, hanem erkölcsi-politikai 

kérdésnek tekinti. Sajó András szerint a halálbüntetés alkotmányellenes, mivel önkényes és 

kegyetlen büntetés, sérti az emberi méltóságot, s ellentétes a jogállamiság eszméjével. Korinek 

László a halálbüntetés statisztikai és kriminológiai vonatkozásait vizsgálta, s úgy foglalt állást, 

hogy a halálbüntetés a bűnözés elleni harcnak sem nem alkalmas, sem nem szükségszerű 

eszköze. 

3. A Teljes Ülésen - az Alkotmánybíróságról szóló 1989. évi XXXII. tv. 30. § (4) bekezdése 

alapján felszólalt: dr. Solt Pál, a Legfelsőbb Bíróság elnöke és dr. Györgyi Kálmán legfőbb 

ügyész. 

Solt Pál felszólalásában annak a jogi és erkölcsi meggyőződésének adott hangot, hogy a 

halálbüntetésnek általában és itt most Magyarországon nincs többé helye. Álláspontja szerint, a 

halálbüntetés büntetőjogi szempontból igazolhatatlan, a büntetőjogi szabályozás és az Alkotmány 

összefüggését figyelembevéve: alkotmányellenes. 

Györgyi Kálmán - előrebocsátva, hogy a halálbüntetés eltörlésének híve - felhívta az 

Alkotmánybíróság figyelmét, hogy önmagában az Alkotmány 54. § (1) bekezdése alapján a 

halálbüntetés önkényessége nem mondható ki, a döntéshez az Alkotmány 8. § (2) bekezdésének 

és az 54. § (1) és (2) bekezdéseinek komplex, egymásra vonatkoztatott értelmezése szükséges. 

Meggyőződése szerint a leghitelesebb fórum e döntés meghozatalára a Parlament lenne, de 

nem vitatja el az alkotmányos helyzetet, hogy az Alkotmánybíróság a törvény erejénél fogva nem 

kerülheti ki az érdemi válaszadást. 



III. 

A halálbüntetést a Btk. a „Büntetések és intézkedések” c. fejezetében, a 38. § (1) bekezdésében 

a főbüntetések között az első helyen említi. A 39. §-ban a törvényhozó a halálbüntetés 

kiszabhatóságának alanyi feltételéről, az alkalmazható mellékbüntetésről és egyes 

jogkövetkezményekről rendelkezik. „A büntetés kiszabása” c. fejezetben a 84. § előírja, hogy 

„halálbüntetést kivételesen és csak akkor lehet kiszabni, ha - a bűncselekmény és az elkövető 

kiemelkedő társadalomra veszélyességére, a bűnösség különösen magas fokára figyelemmel - a 

társadalom védelme csak e büntetés alkalmazásával biztosítható”. 

A Be.-nek a halálbüntetést is érintő 399. §-a a kegyelmezési eljárással, a terhes, illetve 

elmebeteg elítélttel, valamint a távollétében halálbüntetéssel sújtott vádlottal kapcsolatos 

legfontosabb eljárási szabályokat állapítja meg. 

Az 1979. évi 11. tvr. 17. és 18. §-a a halálbüntetés végrehajtásának körülményeit határozza 

meg. 

A Büntetés-végrehajtási Szabályzatról szóló 8/1979. (VI. 30.) IM rendelet alkotmányellenesnek 

nyilvánított §-ai a halálraítélttel kapcsolatos büntetés-végrehajtási szabályokat tartalmazzák, 

valamint a halálos ítélet végrehajtását követő intézkedéseket írják elő. 

A Btk. szerint - az Alkotmánybíróság határozatának közzétételéig - halálbüntetés a következő 

bűncselekmények elkövetőivel szemben volt alkalmazható: 

- az emberiség elleni bűncselekmények közül a népírtás [155. § (1) bekezdése], a polgári 

lakosság elleni erőszak minősített esete [158. § (2) bekezdése], a bűnös hadviselés  (160. §) és a 

hadikövet elleni erőszak minősített esete [163. § (2) bekezdése]; 

- a személy elleni bűncselekmények közül az emberölés minősített esetei [166. § (2) 

bekezdése]; 

- a közrend elleni bűncselekmények közül a terrorcselekmény minősített esetei [261. § (2) 

bekezdése] és a légi jármű hatalomba kerítésének minősített esete [262. § (2) bekezdése]; 

- a katonai bűncselekmények közül a szökés különösen minősített esetei [343. § (4) bekezdése], 

a kibúvás szolgálat alól minősített esete [346. § (1) bekezdése], a szolgálat megtagadása (347. §), 

a kötelességszegés szolgálatban különösen minősített esete [348. § (3) bekezdése], a zendülés 

különösen minősített esete [352. § (3) és (4) bekezdései], a parancs iránti engedetlenség 

minősített esete [354. § (3) bekezdése], az elöljáró vagy szolgálati közeg elleni erőszak különösen 

minősített esetei [355. § (5) bekezdése], a harckészültség veszélyeztetése minősített esete [363. § 

(2) bekezdése], a parancsnoki kötelességszegés (364. §) és a kibúvás a harci kötelesség teljesítése 

alól (365. §). 

IV. 

Az Alkotmánybíróság a halálbüntetést lehetővé tevő jogszabályok alkotmányellenességét 

kimondó és azokat megsemmisítő határozatának indokolásául a következőket fogalmazza meg. 

Az Alkotmány az „Általános rendelkezések” c. I. fejezetében kinyilvánítja, hogy „a Magyar 

Köztársaság elismeri az ember sérthetetlen és elidegeníthetetlen alapvető jogait, ezek tiszteletben 

tartása és védelme az állam elsőrendű kötelessége” [8. § (1) bekezdése]. Az „Alapvető jogok és 

kötelességek” c. XII. fejezetben pedig elsőként állapítja meg, hogy „a Magyar Köztársaságban 

minden embernek veleszületett joga van az élethez és az emberi méltósághoz, amelyektől senkit 

nem lehet önkényesen megfosztani” [54. § (1) bekezdése]. A 8. § (4) bekezdése szerint az élethez 

és az emberi méltósághoz való jog olyan alapvető jognak minősül, amelynek gyakorlása 

rendkívüli állapot, szükségállapot vagy veszélyhelyzet idején sem függeszthető fel, illetve nem 



korlátozható. Az Alkotmány idézett rendelkezéseinek összevetéséből megállapítható; hogy 

Magyarországon az élethez és az emberi méltósághoz való jog - állampolgárságra tekintet nélkül 

- minden embernek veleszületett, sérthetetlen és elidegeníthetetlen alapvető joga. A magyar 

államnak az élethez és az emberi méltósághoz való jog tekintetében is elsőrendű kötelessége, 

hogy ezeket tiszteletben tartsa és védelmezze. Az Alkotmány 54. §-ának (1) bekezdése azt 

állapítja meg, hogy az élettől és az emberi méltóságtól „senkit nem lehet önkényesen 

megfosztani”. E tilalom megfogalmazása egyúttal nem zárja ki az élettől és az emberi 

méltóságtól történő nem önkényes megfosztás lehetőségét. 

A halálbüntetés törvényi megengedése alkotmányosságának megítélésénél azonban az 

Alkotmány 8. §-ának (2) bekezdése az irányadó, amelyet az Országgyűlés az 1990. június 19-én 

elfogadott és június 25-én hatályba lépett 1990. évi XL. törvény 3. § (1) bekezdése iktatott az 

1989. október 23-án kihirdetett 8. § (2) bekezdése helyébe. Az Alkotmány 8. § (2) bekezdésének 

hatályos rendelkezése szerint „a Magyar Köztársaságban az alapvető jogokra és kötelességekre 

vonatkozó szabályokat törvény állapítja meg, alapvető jog lényeges tartalmát azonban nem 

korlátozhatja”. 

Az Alkotmánybíróság úgy ítélte meg, hogy a Btk.-nak és a kapcsolódó hivatkozott 

jogszabályoknak a halálbüntetésre vonatkozó rendelkezései az élethez és az emberi méltósághoz 

való jog lényeges tartalma korlátozásának tilalmába ütköznek. Az élettől és az emberi 

méltóságtól halálbüntetéssel való megfosztásra vonatkozó rendelkezések ugyanis az élethez és az 

emberi méltósághoz való alapvető jog lényeges tartalmát nemcsak korlátozzák, hanem az életnek 

és az emberi méltóságnak, illetve az ezt biztosító jognak a teljes és helyrehozhatatlan 

megsemmisítését engedik meg. Ezért megállapította alkotmányellenességüket és 

megsemmisítette ezeket. 

V. 

A Btk. és a hivatkozott egyéb jogszabályok alkotmányellenességét és megsemmisítését 

kimondó alkotmánybírósági határozat indokainak megfogalmazása után az Alkotmánybíróság 

szükségesnek tartja megjegyezni a következőket is: 

1. Az Alkotmány 8. § (2) bekezdésének az 1990. június 19-i alkotmánymódosítással beiktatott 

rendelkezése és az 54. § (1) bekezdésének idézett szövege nincs összhangban. Az Országgyűlésre 

hárul az a feladat, hogy az összhangot megteremtse. 

2. Az emberi élet és az emberi méltóság elválaszthatatlan egységet alkot és minden mást 

megelőző legnagyobb érték. Az emberi élethez és méltósághoz való jog ugyancsak egységet 

alkotó olyan oszthatatlan és korlátozhatatlan alapjog, amely számos egyéb alapjognak forrása és 

feltétele. Az emberi élethez és méltósághoz mint abszolút értékhez való jog korlátot jelent az 

állam büntetőhatalmával szemben. 

3. Az Alkotmánybíróság figyelmet érdemlőnek tartja a kriminológia és a kriminálstatisztika 

számos ország tapasztalatain alapuló megállapítását, miszerint a halálbüntetés alkalmazása vagy 

eltörlése sem az összbűnözésre, sem a korábban halálbüntetéssel fenyegetett bűncselekmények 

elkövetésének gyakoriságára nincs bizonyíthatóan törvényszerű hatással. 

4. A Polgári és Politikai Jogok Nemzetközi Egyezségokmánya - amelynek Magyarország is 

részese és amelyet az 1976. évi 8. tvr.-rel hirdetett ki - 6. Cikkének (1) bekezdése megállapítja 

„minden embernek vele született joga van az életre. E jogot a törvénynek védelmeznie kell. 

Senkit sem lehet életétől önkényesen megfosztani.” Ugyanezen Cikk (6) bekezdése pedig 

megállapítja, hogy „e Cikk egyetlen rendelkezésére sem lehet hivatkozni avégett, hogy 

késleltessék vagy megakadályozzák a halálbüntetésnek az Egyezségokmányban részes valamely 



állam általi eltörlését”. 

Az Egyezségokmány tehát olyan fejlődési folyamattal számol, amely a halálbüntetés eltörlésére 

irányul. Az emberi jogok és alapvető szabadságok védelméről szóló, Rómában, 1950. november 

4-én aláírt Egyezmény (a továbbiakban: Emberi Jogok Európai Egyezménye) 2. cikkének (1) 

bekezdése még elismerte a halálbüntetés jogszerűségét, az 1983. április 28-án elfogadott 6. 

Kiegészítő Jegyzőkönyv 1. cikke viszont úgy rendelkezik, hogy „a halálbüntetést el kell törölni. 

Senkit sem lehet halálbüntetésre ítélni és halálbüntetést nem szabad végrehajtani.” Az Európa 

Parlament által 1989. április 12-én elfogadott „Az alapjogokról és alapvető szabadságokról” c. 

nyilatkozat 22. §-a ugyancsak kimondja a halálbüntetés eltörlését. A magyar alkotmányfejlődés is 

ebben az irányban halad, amikor a halálbüntetést még nem egyértelműen kizáró 54. § (1) 

bekezdésének megalkotását követően a 8. § (2) bekezdésének új megszövegezésével kizárja 

alapvető jog lényeges tartalmának törvényi korlátozását. 

5. Mivel a Btk.-ban meghatározott büntetések összefüggő rendszert alkotnak, a 

halálbüntetésnek mint e rendszer egyik elemének megszüntetése szükségessé teszi az egész 

büntetési rendszer felülvizsgálatát, amely azonban nem az Alkotmánybíróság hatáskörébe 

tartozik. 

Budapest, 1990. október 24. 
 Dr. Sólyom László s. k., 

az Alkotmánybíróság elnöke 

 Dr. Ádám Antal s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Herczegh Géza s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Kilényi Géza s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Lábady Tamás s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Schmidt Péter s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Szabó András s. k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Tersztyánszky Ödön s. 

k., 

alkotmánybíró 

 Dr. Zlinszky János s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Schmidt Péter alkotmánybíró különvéleménye 

A hatályos Alkotmány 8. és 54. szakaszai egymásnak ellentmondó rendelkezést tartalmaznak. 

Míg az 54. § (1) bekezdése az élettől való önkényes megfosztást tiltja és ezzel nem helyezi 

hatályon kívül a halálbüntetés lehetőségét, addig az időben később keletkezett 8. § (2) bekezdése 

még törvények útján sem engedi meg az alapvető jogok lényeges tartalmának korlátozását. Ebből 

már levezethető a halálbüntetés tilalma is. 

Az Alkotmánybíróság hatáskörébe tartozik ugyan az Alkotmány értelmezése, de az egymással 

ellentétes alkotmányi rendelkezések feloldása már az alkotmányozási hatalommal rendelkező 

Országgyűlés joga és kötelessége. Ezt a jogkört az Alkotmánybíróság nem veheti át. 

Ezért álláspontom szerint az Alkotmánybíróságnak le kellene szögezni hatáskörének hiányát és 

fel kellene hívni az Országgyűlés figyelmét az ellentmondás kiküszöbölésének szükségességére. 

Mindez nem zárná ki, hogy az Alkotmánybíróság állásfoglalásában felsorakoztassa mindazokat 

az érveket, amelyek ma a halálbüntetés ellen szólnak. 

Budapest, 1990. október 24. 

Dr. Schmidt Péter s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Lábady Tamás és dr. Tersztyánszky Ödön alkotmánybírák párhuzamos 



véleménye 

1. Az emberi jogokról szóló nemzetközi egyezmények elismerésével Magyarország 

kötelezettséget vállalt az általános emberi jogoknak, mint alapvető értékeknek az elismerésére. 

Az Alkotmány 7. § (1) bekezdése értelmében a Magyar Köztársaság jogrendszere elfogadja a 

nemzetközi jog általánosan elismert szabályait, biztosítja továbbá a vállalt nemzetközi jogi 

kötelezettségek és a belső jog összhangját. 

2. A hatályos nemzetközi jog emberi jogi dokumentumainak kiindulópontja az emberi 

méltóság. A Polgári és Politikai Jogok Nemzetközi Egyézségokmánya „az emberi közösség 

valamennyi tagja veleszületett méltóságáról” szól, és az emberi méltóságot a jogok végső 

forrásának tekinti akkor, amikor arra a felismerésre utal, hogy „az emberi jogok az emberi lény 

veleszületett méltóságából erednek”. 

3. Az emberi méltóság, mint a személyiség integritása, az emberi élettel együtt az emberi 

lényeget jelenti. A méltóság ember voltunknak és értékünknek fölemelő és feltétlen tiszteletet 

parancsoló volta, emberi lényegünk rangja. Ugyanígy a priori érték mint az élet s a létezés 

emberdimenzióját fejezi ki. Emberlét és emberi méltóság egymástól elválaszthatatlanok. 

Mindkettő az ember elidegeníthetetlen, immanens, lényegi sajátja. Létezésre méltónak lenni: 

emberségre való méltóságot jelent, így különkülön az emberi élet és az emberi méltóság 

tulajdonképpen kezelhetetlenek. 

4. Az ember létezése és méltósága, mint maga az emberi egység, valójában nem is jog, mert az 

emberi lényeg a jog számára tulajdonképpen transzcendens, azaz hozzáférhetetlen. Az emberi 

jogok katalógusában és a modern alkotmányokban az emberi élet és méltóság ezért elsősorban 

nem is mint alapjogok, hanem mint a jogok forrásai, mint jogon kívüli értékek szerepelnek, 

amelyek sérthetetlenek. E sérthetetlen értékek tiszteletben tartásáról és védelméről kell a jognak 

gondoskodnia. 

Ez a védelem - és csakis ez - viszont már a jog dimenziója. Az itt belépő jog különfélé 

terebélyű „tilalomfákat” és garanciákat állít fel mindenki számára, így az állam számára is. 

5. Az Alkotmány 54. §-ának (1) bekezdése tehát akkor, amikor az élethez és a méltósághoz 

való veleszületett jogokat tételezi - figyelemmel az Alkotmány 8. § (1) bekezdésében ért 

sérthetetlen és elidegeníthetetlen jelzőkre is -, olyan, a jogi értékeket is megelőző kategóriákról 

rendelkezik, amelyek a lehető legteljesebb jogi oltalomban kell hogy részesüljenek és amely 

értékekkel szembeni követelmények - mint valóságos jogi tilalmak - korlátlanok, vagyis az 

államot is kötik. Az állam tehát azért nem foszthatja meg büntető hatalmánál fogva az embert az 

élettől és az emberi méltóságtól, mert a halálbüntetéssel az Alkotmányban védett fenti értékeket 

önkényesen átrendezi. Önkényesen: mert az emberi lét és méltóság az értékek rangsorában 

minden értéket megelőz, itt az emberi jogok forrásáról, eredőjéről és alapjáról, azaz a jog által is 

sérthetetlen és elidegeníthetetlen értékekről van szó. A halálbüntetés ennek folytán önkényes, és 

ezért alkotmányellenes. 

6. Mivel az Alkotmány 54. § (1) bekezdése az élettől és az emberi méltóságtól való önkényes 

megfosztást tilalmazza, az Alkotmány szerint kell, hogy maradjon tere a nem önkényes 

megfosztásnak is. Ezért nem állítható, hogy az élettől való minden megfosztás fogalmilag 

jogtalan, azaz önkényes. 

Az élettől való megfosztás csak jogi síkon nem történhet meg, de az ugyanolyan értékrendek - 

azaz a más ember léte és méltósága - egymással már versenghetnek. A jog ebben az esetben már 

nem az értékeket rendezi át, hanem helyzeteket rendez: a jogos védelemnél, vagy más, nem 

önkényes megfosztás esetében nem a halálbüntetés jogát ismeri el, hanem a nem önkényes 

védekezés minőségét oltalmazza az önkényességgel szemben. 



Budapest, 1990. október 24. 
 Dr. Lábady Tamás s. k.,  Dr. Tersztyánszky Ödön s. 

k., 

 alkotmánybíró  alkotmánybíró 

    

Dr. Sólyom László alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

1. Az Alkotmánybíróság szabadsága határozata kialakításában. 

Az Alkotmány szerint az élethez és az emberi méltósághoz való jogtól senkit nem lehet 

önkényesen megfosztani. Eszerint a halálbüntetés alkotmányosságának formális kulcsa az 

önkényesség értelmezése. Mivel nyilvánvalóan senkit sem lehet semmilyen jogától „önkényesen” 

megfosztani, az élethez és az emberi méltósághoz való jog elvételének speciális feltételeit kell 

meghatároznunk, vagyis az önkényességet e jogok sajátosságaira való tekintettel kell 

értelmeznünk. A halálbüntetés alkotmányossága feletti döntésnek ezért az élethez és emberi 

méltósághoz való jog tartalmi kifejtése az alapja. Az Alkotmány kimondja, hogy az alapvető 

jogokat szabályozó törvény az alapvető jog lényeges tartalmát nem korlátozhatja. Annak 

eldöntéséhez, hogy a halálbüntetésről szóló törvényi rendelkezések nem korlátozzák-e az élethez 

és az emberi méltósághoz való jog lényeges tartalmát, s ezért nem alkotmányellenesek-e, először 

e jogok tartalmát kell tisztáznunk. 

Az élethez való jog és az emberi méltósághoz való jog a legalapvetőbb emberi jogok. Az 

Alkotmánybíróság értelmezése szerint az emberi méltósághoz való jog „anyajog”, azaz a még 

nem nevesített szabadságjogok forrása. Ezért e jog értelmezése hatással lehet az egyéni 

autonómia határainak megvonására más emberi jogok esetében, csakúgy, ahogy az élethez való 

jog értelmezése befolyásolhatja az élet feletti rendelkezés más vitás eseteinek eldöntését (pl. 

abortusz, eutanázia). 

Egy ilyen horderejű döntés előtt tisztázni kell az Alkotmánybíróság szabadságát és kötöttségeit 

határozata tartalmának kialakításában. 

Az Alkotmánybíróság határozata a halálbüntetés alkotmányosságának kérdésében a döntés 

alapját és véglegességét tekintve lényegesen más, mint a halálbüntetés törvénnyel való eltörlése. 

Az Országgyűlésnek szabadságában áll bármilyen érv alapján dönteni; legyen az tudományos, 

vagy gyakorlati, büntetőpolitikai, vagy tetszőleges aktuálpolitikai meggondolás vagy indíték. 

(Lásd a halálbüntetés eltörlését a politikai bűncselekményekre 1989-ben.). A törvényhozási 

folyamat nyilvánossága alkalmat teremt minél több érv ismertetésére és ütközésére; s egyben elő 

is készíti a közvéleményt a döntésre. Könnyebbsége parlamenti döntésnek, hogy a halálbüntetést 

eltörlő törvény önmagában nem jár kényszerítő következményekkel az élethez való jog más 

kérdéseire nézve. Ugyanakkor az Országgyűlés ki van téve a közvélemény nyomásának. A 

Parlament tetszése szerint fenntarthatja, eltörölheti vagy visszaállíthatja a halálbüntetést - amíg e 

büntetés alkotmányosságáról az Alkotmánybíróság ki nem mondta a végső szót. 

Az Alkotmánybíróság ezzel szemben kizárólag alkotmányjogi érvekkel alapozhatja meg 

döntését. Különösen nem érheti be az általában alkalmazott kriminológiai érveléssel, hogy ti. a 

halálbüntetés hatékonysága a bűnmegelőzés szempontjából nem bizonyítható. Nem köti az 

Alkotmánybíróságot a törvényhozó szándéka, hiszen a büntető törvénykönyv alkotmányosságát 

felülvizsgálhatja, az Alkotmányt pedig értelmezheti. Az Alkotmánybíróság döntése végleges. 

Nem köti az Alkotmánybíróságot sem a többségi akarat, sem a közvélemény. Nem köti egyetlen 

erkölcsi vagy tudományos irányzat sem. 

Az Alkotmánybíróságnak tehát saját értelmezést kell kidolgoznia az élethez való jogról. 



Ebben az értelmezésben az Alkotmány egésze a kiindulópont. Az Alkotmánybíróságnak 

folytatnia kell azt a munkáját, hogy értelmezéseiben megfogalmazza az Alkotmány és a benne 

foglalt jogok elvi alapjait, és ítéleteivel koherens rendszert alkot, amely a ma még gyakran napi 

politikai érdekből módosított Alkotmány fölött, mint „láthatatlan alkotmány”, az alkotmányosság 

biztos mércéjéül szolgál; és ezért várhatóan a meghozandó új alkotmánnyal vagy jövőbeli 

alkotmányokkal sem kerül ellentétbe. Az Alkotmánybíróság ebben az eljárásában szabadságot 

élvez, amíg az alkotmányosság fogalmának keretén belül marad. 

Az alkotmányozók a rendszerváltozás utáni társadalomban és államban érvényesülő 

értékpluralizmusból indultak ki; az Alkotmány 1989. október 23-án kihirdetett módosítása (az 

1989. évi XXXI. törvény) szakított a korábban az állam alapjává tett „hivatalos” ideológiával és 

azzal, hogy a jogokat ezzel összhangban kell értelmezni. A különböző eszmei áramlatoknak az 

Alkotmány kidolgozása során javasolt felsorolása csak a sokféleséget akarta példázni, csakúgy, 

mint az 1989. októberi módosításban ebből megmaradt „a polgári demokrácia és a demokratikus 

szocializmus értékei”. Azóta - az 1990. évi XL. törvénnyel - ez is kikerült az Alkotmányból. Az 

alkotmányos jogok igen absztrakt megfogalmazásában nem fedezhető fel semmilyen jele annak, 

hogy a törvényhozó ezen jogok egy adott értelmezése mellett kötelezte volna el magát. De ha így 

is lett volna, ez az Alkotmánybíróság számára nem lehetne kiindulópont: Az Alkotmánybíróság 

független a törvényhozó szándékától, de egyébként is aggályos lenne arra hivatkozni, hogy az 

eltelt egy év alatt olyan társadalmi változások játszódtak le, amelyek túlhaladottá tették az 

alkotmányozó eredeti koncepcióját. Ez ugyanis azt jelentené, hogy az Alkotmánybíróság 

megváltoztatni kénytelen az Alkotmány értelmét: Az Alkotmánybíróságnak nem erre van 

hatásköre. Az alkotmányértelmezésnek az értelmezendő jogok fogalmából kell kiindulni, mint 

semleges kategóriából, amelynek határaira nézve nagyfokú konszenzus állapítható meg, 

tartalmára nézve viszont több, eltérő értéktartalmú koncepcióval is kitölthető. Ha így járunk el, 

akkor az Alkotmány tág definíciói megannyi morális kérdésfeltevést (is) tartalmaznak. A 

pluralista társadalom lényegéhez tartozik, hogy ezekre a kérdésekre többféle válasz adható, 

vagyis a jogok többféle értéktartalommal kitölthetők, úgy hogy közben a jogok egész 

alkotmányos rendszere koherens és működőképes marad. Az Alkotmánybíróságnak a 

határesetekben kell beavatkoznia, azt a vonalat meghúznia, amelyen túl egy adott tartalmi 

koncepció („válasz”) már az Alkotmány egész rendszerével (alapelveivel) nem hozható 

összhangba. Pl. az állampolgári egyenlőség számos értelmezést elvisel; az Alkotmánybíróságnak 

ki kellett mondania, hogy az egyenlőség nem korlátozható a mechanikus egyenlőségre az anyagi 

javak elosztása vonatkozásában, s ugyanakkor tisztáznia kellett a pozitív diszkrimináció 

megengedettségét, annak feltételeivel együtt. Más esetben az Alkotmánybíróság azt állapíthatja 

meg, hogy az alkotmányos jog egy adott tartalmi koncepciója belefér az alkotmányos fogalmi 

keretbe, akkor is, ha azt a törvényhozó ki akarta zárni. Kivételesen az is előfordulhat, hogy egy 

alkotmányos jog csak egyetlen értelmezési koncepciót tűr el. Ez természetesen értékítélet. Az 

Alkotmánybíróságnak azonban éppen erre van felhatalmazása: hogy ti. az Alkotmány fenntartása 

érdekében a saját tartalmi koncepcióját érvényesítse. Határesetekben és össze nem férő 

koncepciók ütközésekor az Alkotmánybíróság feladata a választás. Az élethez való jog fogalmát 

nem lehet két olyan koncepcióval kitölteni, amelyek közül az egyik megengedi, a másik viszont 

kizárja a halálbüntetést. Az Alkotmánybíróságnak itt azt az értelmezést kell kötelezővé tennie, 

amely szerinte az Alkotmány egészével összhangban áll. 

Ez a döntési szabadság és kötelesség egyben óriási felelősséggel terheli meg az 

Alkotmánybíróságot. Hiszen a bíróság, bár az Alkotmány egészéből indul ki, maga alkotja 

folyamatos értelmezésével az értelmezés mércéjét is. Mivel a döntés végleges, a bírónak saját 

lelkiismerete és a közvélemény, elsősorban a szakmai közvélemény előtt kell helytállnia. Szembe 



kell néznünk tehát azzal, hogy az alkotmányos jog fogalmának egyik lehetséges értelme válik 

kötelezővé (amelyet esetleg az Alkotmánybíróság későbbi ítélkezése korrigálhat - vagy a 

desuetudo ronthat le). A hibátlan szakmai érvelés is már az előzetes értékválasztáson belül 

érvényesül. 

A fenti koncepció értelmében az Alkotmánybíróság döntése tudatosan szubjektív és 

történelmileg kötött: még abban az esetben is, ha az Alkotmánybíróság abszolút értékeket 

deklarál, ezek saját korának szóló értelmét fedi fel; s ítélete pl. a halálbüntetés vagy abortusz 

kérdésében elvileg sem támaszthat igényt örök érvényre. Az emberképe, filozófiai választása, 

bírói feladatának felfogása megannyi szubjektív adottság. Ezért kívánatos, hogy az 

Alkotmánybíróság objektív támaszként vegye figyelembe a halálbüntetés kortársi nemzetközi 

megítélését; ennek értékelése már az Alkotmánybíróság megengedett politizálásához tartozik. 

Az USA Legfelsőbb Bíróságának ítélete 1972-ben alkotmányellenesnek nyilvánított minden 

halálbüntetést kimondó törvényt, s ezzel felszabadító hatású példát állított más országok elé. 

Ugyanakkor 1976-tól kezdve a halálbüntetés visszaállításának lehetünk tanúi. Az Európa Tanács 

viszont a tagállamok többségében lejátszódott fejlődés alapján általános tendenciának tekintette a 

halálbüntetés eltörlését, és az 1950-ben kelt Emberi Jogok Európai Egyezményéhez 1983-ban 

jegyzőkönyvet kapcsolt a halálbüntetés eltörléséről. (Ezt a 6. számú jegyzőkönyvet a 22 tagállam 

közül 15 aláírta és 12 ratifikálta - de pl. a nem ratifikáló NSZK-ban nincs halálbüntetés.) Az 

Európa Parlament által 1989. április 12-én elfogadott, az alapjogokról és alapvető szabadságokról 

szóló nyilatkozat 22. §-a kimondja a halálbüntetés eltörlését. Ezzel az európai államok nagy része 

túllépett a Polgári és Politikai Jogok Nemzetközi Egyezségokmányának a halálbüntetést lehetővé 

tévő kompromisszumán, amelyet az önkényes megfosztás tilalmával a magyar Alkotmány még 

1989 októberében is követett. 

Az Alkotmánybíróság joggal támaszkodhat saját történelmi helyzetünkre is, amikor a 

halálbüntetés eltörlésével az élethez való jog tiszteletét erősíti, és az állam büntető hatalmát innen 

visszaszorítja. Többről van itt szó, mint az emberi életet politikai céljaira gátlástalanul feláldozó 

rendszerrel való szimbolikus szembefordulásról; a politikai bűncselekményekre lehetséges 

halálbüntetés eltörlése 1960-ban lehetett volna helyén, ahogy a Német Szövetségi Köztársaság 

Alaptörvényében a halálbüntetés tilalmának hasonló motivációja 1949-ben időszerű volt. Az 

aktuális történelmi feladat annak a törvényhozót is kötelező megállapítása, hogy az 

Alkotmánybíróság által értelmezett és védett alkotmányos rendben az állam nem teheti meg, 

hogy egy ember életét elvegye. 

2. Az élethez való jog az Alkotmányban. 

Ebben a pontban az élethez való jog alkotmánybeli elhelyezését, minősítéseit és a rá vonatkozó 

más rendelkezésekkel való összefüggését vizsgálom, az élethez való jog tartalmi koncepciójának 

kifejtése nélkül. 

Az Alkotmány 54. § (1) bekezdése szerint „A Magyar Köztársaságban minden embernek 

veleszületett joga van az élethez és az emberi méltósághoz, amelyektől senkit nem lehet 

önkényesen megfosztani.” 

Értelmezendő kérdések: 

a) az élethez és az emberi méltósághoz való jog kitüntetett szerepe és kapcsolata, 

b) a „veleszületettség” ill. az Alkotmány 8. §-a szerinti „sérthetetlenség és 

elidegeníthetetlenség”, 

c) a „nem lehet önkényesen megfosztani” kitétel, tekintettel az Alkotmány 54. és 8. §-ára. 

a) A 18. századi természetjogban szokásos volt a természetes jogokat néhány ős- vagy 

alapjogra visszavezetni. Ilyen kiindulópont volt az élethez való jog. Ma hasonló 

alapnorma-szerepet játszik az emberi méltóság, alkotmányokban és nemzetközi egyezményekben 



egyaránt. E funkciójában a természetjogi „természetes szabadság” örököse. Az emberi 

méltósághoz való jog a német, az amerikai és a magyar alkotmánybírósági gyakorlatban 

kifejezetten „anyajog”; a bíróság a cselekvési szabadság és az önmeghatározás védelmére új és új 

szabadságjogokat vezet le belőle. Mindemellett az élethez való jog sem vesztette el kitüntetett 

szerepét. Vannak nézetek, amelyek továbbra is ezt tartják a többi jog alapjának. Elterjedtebb, 

hogy az élethez való jog a méltósághoz való jogot követi az alapjogok katalógusának élén, s 

előfordul, mint a magyar Alkotmányban, hogy ugyanabban a szakaszban szerepelnek. Ma az a 

szokásos, hogy az élethez való jogot egyrészt a testi épséghez és egészséghez való joggal 

kapcsolják össze, másrészt pedig a nemzetközi jog hatására a kínzás és a kegyetlen, illetve 

megalázó büntetések tilalmával. Úgy tűnik tehát, hogy fontosságát megtartva külön életet él a két 

jog. Közelebbi vizsgálat azonban kimutathatja lényegi összefüggésüket; azt, hogy csakis 

egységükben adhatják meg az ember jogi státusát, s lehetnek így valóban az alapjogok alapjai. Az 

élethez és méltósághoz való jog egysége különbözteti meg az embert egyrészt a többi személytől, 

másrészt a többi élőlénytől. Az ember jogi státusa e két aspektusának külön-külön történelmi 

szerepe nem mond ellen annak, hogy a mai történelmi pillanat, s különösen az élet feletti idegen 

rendelkezés kiéleződött kérdése, az élethez és méltósághoz való jog egységes szemléletét 

követelik meg. Mindennek bizonyításához részletesen meg kell vizsgálni e két jog sajátosságait; 

ezt a 3. pontban végzem el. 

b) Az Alkotmány 54. §-a szerint az élethez és méltósághoz való jog minden ember 

„veleszületett” joga. Ezek a jogok a XII. Fejezet címe alapján „alapvető jogok”. A 8. §-ban a 

Magyar Köztársaság az ember „sérthetetlen és elidegeníthetetlen alapvető jogait” ismeri el. 

Ezen jelzők értelmezése nem ad elegendő alapot a halálbüntetés alkotmányosságáról való 

döntéshez. Van például olyan klasszikus elmélete az elidegeníthetetlenségnek, amely szerint az 

élethez való jog a társadalmi szerződésben átruházhatatlan az államra, az állam tehát ezért nem 

veheti el. Hasonló magyarázat kidolgozható lenne a sérthetetlenségre, vagy a veleszületettségre 

is, mint ahogy mindeme jelzők nélkül is lehet érvelni amellett, hogy az élethez való jogot az 

állam nem korlátozhatja (lásd 3. pont). A veleszületettség értelmezhető úgy is, mint annak 

kifejezése, hogy az élet (és a méltóság) a priori értékek, amelyekből az ezeket védő jogok 

erednek. A jogtörténet és a mai alkotmányok, illetve nemzetközi egyezmények viszont számos 

példát mutatnak arra, hogy az élethez való jog elidegeníthetetlenségének deklarálása nem zárta, 

illetve zárja ki a halálbüntetést. A magyar Alkotmány 54. § (1) bekezdése is lehetővé kívánta 

tenni az élethez és méltósághoz való elidegeníthetetlen és sérthetetlen, veleszületett jogtól való 

megfosztást, ha az nem önkényes. Az önkényesség értelmezése nélkül tehát nem lehet az élethez 

és a méltósághoz való jog elidegeníthetetlenségéről állást foglalni. 

c) Az élethez való jog határai tehát az „önkényesség” értelmezésétől függenek. 

Önkényesnek minősülhet a büntetéskiszabás, ha túlságos teret enged a bíró szubjektív 

döntésének. Bár az USA-ban a halálbüntetést szokatlan és kegyetlen büntetés volta miatt 

mondták ki alkotmányellenesnek, valójában az volt a kifogás a kérdésessé tett törvény ellen, hogy 

a halálbüntetés feltételei nem voltak precízen tisztázva. Ehhez hasonló Sajó András érvelése 

szakvéleménye I. pontjában. A Btk. előírásai a halálbüntetés kiszabására azonban nem térnek el 

lényegesen akármelyik más büntetésfajta feltételeitől, s ezért „önkényességük” más büntetések 

kiszabására is érvényes lehet. Az Alkotmány 54. §-ában írott önkényesség azonban szerintem 

olyan speciális értelmezést kíván meg, amely csakis az élethez és méltósághoz való jogra 

érvényes. 

Más felfogás szerint az önkényesség a törvénynek megfelelő eljárás hiányát jelenti. Ezt 

támasztja alá az Emberi Jogok Európai Egyezménye (1950), amelynek 2. szakasza csakis 

jogszerűen hozott halálos ítélet végrehajtását tekinti az élettől megfosztás megengedett esetének. 



(1983-ban viszont a 6. sz. jegyzőkönyv eltörli a halálbüntetést.) Jogállamban minden fajta 

büntetést csakis törvényes okból, törvényes eljárásban lehet kiszabni. Ezt az Alkotmány a 

szabadságtól való megfosztásra szabatosan meg is fogalmazza (55. §). Az 54. § (1) bekezdése 

összevetéséből az következik, hogy az élethez és méltósághoz való jog esetében önmagában nem 

zárja ki az attól való megfosztás önkényességét, ha az törvény alapján, törvényes eljárásban 

történt. Ez szükséges, de nem elégséges feltétel. A különbséget az élettől való, illetve a 

szabadságtól való megfosztás minőségileg más volta indokolja (1. 3. pont). 

De ha a halálbüntetés formális legalitása nem zárja ki feltétlenül az önkényességet, akkor csak 

az a tartalmi kérdés marad, hogy maga a halálbüntetés, mint büntetési nem, nem önkényes-e. 

Elterjedt nézet szerint a halálbüntetés azért önkényes, mert nem bizonyítható, hogy alkalmas 

lenne az Alkotmánnyal összhangban lévő büntetési célok megvalósítására. (Erre a jelen határozat 

indokolása egyebek között utal is.) Ezzel a bizonytalansággal szemben az emberi élet és méltóság 

előnyt élvez. Igaz, hogy alkotmányellenes az a büntetés, amely nem képes betölteni célját. Igaz 

az is, hogy mivel itt alapvető jogok elvonásáról van szó, a célra való alkalmasságról bizonyosság 

kell. Az érvelést azonban egyedül nem találom elegendőnek a halálbüntetés 

alkotmányellenességének megállapítására. Felvethető, hogy a többi büntetés, pl. a börtön 

preventív hatásáról sincsenek megbízható bizonyítékaink. Itt megint a szabadságvesztés és az 

életvesztés közötti különbséget kellene kifejteni (az élethez való jog speciális voltát), hogy 

bizonyíthassuk, a börtönhöz, a pénzbüntetéshez beérhetjük a büntetés célszerűségének vagy 

hatékonyságának (nagy) valószínűségével, a halálbüntetéshez nem. Ebből folyó második 

ellenvetésem az, hogy a fenti érvelés szerint a halálbüntetés alkotmányos lenne, ha vele a 

büntetés célja bizonyosan elérhető lenne. A szokásos megnyugtató válasz az, hogy a büntetés 

célja a halálbüntetéssel úgysem lesz soha teljes bizonyossággal elérhető - már csak az emberi 

tévedés kizárhatatlansága miatt sem. A válasz tehát pragmatikus marad. A körből nehéz kitörni, 

mert a büntetés gyakorlati hatékonyságára kérdezünk, noha valójában azt kellene bizonyítani, 

hogy a halálbüntetés elvileg alkalmatlan. Ez a kérdés viszont továbbvisz a halálbüntetés 

sajátosságához. Ezzel elvileg más érvelésre váltunk át: a halálbüntetés speciális voltát az élethez 

való jog sajátossága alapozza meg. Jobb lenne tehát eleve az élethez való jog sajátosságából 

kiindulni, s bizonyítani, hogy akkor sem lehet az életet elvenni, ha az nagyon is célravezető 

lenne. 

d) Az Alkotmány 8. § (2) bekezdése alapján az élethez és méltósághoz való alapvető jog 

lényeges tartalmát az ezeket szabályozó törvény nem korlátozhatja. A kérdés, hogy az alapjog 

korlátozását mihez viszonyítva állapítjuk meg, a mi esetünkben különös súllyal vetődik fel. A 

halálbüntetéssel ugyanis nem az élethez való jog önmagában áll szemben, hanem az élethez való 

jog, mint olyan jog, „amelytől nem lehet senkit önkényesen megfosztani”. Ezért az, hogy a Btk. a 

halálbüntetéssel egyáltalán korlátozza-e az élethez való alkotmányos jogot, az Alkotmány 54. § 

(1) bekezdésében foglalt „önkényes megfosztás” értelmezésétől függ. Ha az élettől való 

megfosztást minden esetben, fogalmilag önkényesnek tartjuk, vagyis az élethez való jogot 

abszolútnak, akkor a halálbüntetés korlátozza azt. Ha viszont az élethez való jogot magában az 

Alkotmányban korlátozottnak tekintjük azáltal, hogy az élettől való megfosztás bizonyos, 

nem-önkényes eseteit, ha az törvényes eljárásban történt, összeférhetőnek tartjuk az élethez való 

jog természetével, akkor a Btk. ehhez képest nem korlátozza az élethez való jogot; az pedig, hogy 

az Alkotmány maga korlátozhatja-e alapjog tartalmát, nem a Btk. alkotmányellenességének 

vizsgálatához tartozik. 

3. Az emberi méltósághoz és az élethez való jog sajátossága. 

Az emberi méltósághoz való jog nem puszta erkölcsi értékdeklaráció. Az, hogy az emberi 

méltóság a jog előtt és felett létező érték, amely a maga teljességében a jog számára 



hozzáférhetetlen, nem zárja ki azt, hogy ezt az értéket jogok forrásának tekintsük - mint a 

természetjogot követve számos nemzetközi egyezmény és alkotmány teszi -, vagy hogy a jog a 

méltóság tiszteletben tartását és védelmét előírja, avagy hogy egyes aspektusait valóságos joggá 

formálja. 

Az emberi méltósághoz való jognak két funkciója van. Egyrészt azt fejezi ki, hogy van egy 

abszolút határ, amelyen sem az állam, sem más emberek kényszerítő hatalma nem terjedhet túl, 

vagyis az autonómiának, az egyéni önrendelkezésnek egy mindenki más rendelkezése alól kivont 

magja, amelynél fogva - a klasszikus megfogalmazás szerint - az ember alany maradhat és nem 

válik eszközzé vagy tárggyá. Ezt fejezi ki egyébként az - az Alkotmánybíróság által is osztott 

felfogás -, hogy az emberi méltósághoz való jog „anyajog”, mindig újabb szabadságjogok 

forrása, amelyekkel az önrendelkezés szféráját folyamatosan biztosítjuk az (állami) 

szabályozással szemben. A méltósághoz való jognak ez a felfogása különbözteti meg az embert a 

jogi személyektől, amelyek teljesen szabályozás alá vonhatók, nincs „érinthetetlen” lényegük. 

(Ez az elvi különbség az ember és a jogi személy között, nem pedig az, hogy egyes jogok 

„jellegüknél fogva csak emberhez fűződhetnek”. Az utóbbiak mintájára ugyanis mindig 

képezhetők analóg jogok a jogi személyek számára.) 

Látni fogjuk, hogy az emberi méltósághoz való jog ezt a funkcióját csak akkor tölti be, ha az 

egyes emberek élethez való jogával egységben értelmezzük; míg ha attól elvonatkoztatunk, az 

absztrakt méltóság megengedi a konkrét egyén tárgyként való kezelését. 

A méltósághoz való jog másik funkciója az egyenlőség biztosítása. A „minden ember egyenlő 

méltósága” történelmi vívmánya az egyenlő jogképességet jelentette; azaz a formálisan egyenlő 

esélyt. Jelen határozatunkhoz az egyenlőségnek azt a tulajdonságát kell kiemelnünk, hogy erre a 

jogra épülhetnek további jogok (pl. az egyenlő méltóság jogképességként instrumentalizálva 

további jogok szerzésének alapja); de elvenni belőle nem lehet. Ez egyben azt jelenti, hogy a 

méltóság oszthatatlan és redukálhatatlan, azaz az emberi státus minimális feltétele, amely tehát 

egyetlen embertől sem vehető el. 

Az egyenlő méltósághoz való jognak az élethez való joggal való egységében kell azt 

biztosítania, hogy ne lehessen különbözően „értékes” puszta életeket jogilag másként kezelni. 

Nincs az életre méltóbb és méltatlanabb. Az egyenlő méltóság miatt egyaránt érinthetetlen a 

nyomorék és az erkölcsi szörnyeteg bűnöző élete és méltósága is. Az emberi méltóságban 

mindenki osztozik, aki ember, függetlenül attól, hogy mennyit valósított meg az emberi 

lehetőségből és miért annyit. Az élethez és méltósághoz való jog egysége következtében nemcsak 

a halálban egyenlő mindenki: az életek egyenlőségét a méltóság garantálja. 

A (puszta) élethez való jog az egyes természetjogi elméletekben volt abszolút (pl. Hobbesnál), 

amennyiben a felette való rendelkezést nem is lehetett az államra átruházni. Amíg a civilizációs 

folyamatban a halálbüntetés (illetve a háború) nem vált kérdésessé, másrészt amíg nem merültek 

fel más élőlények jogai az életre, nem vált aktuálissá annak feszegetése, hogy mi teszi az élethez 

való jogot speciálisan emberi joggá. Az ember méltósága, és ennek kapcsolata az élettel 

különbözteti meg az ember élethez való jogát minden egyéb jogtól. Az élethez való jog a 

méltóság nélkül nem az emberi élethez való jog. Az említett természetjogi felfogásban a 

természeti állapot maradványa, a túlélés minden fölé helyezése, amely joga - mint már Spinoza 

írta - „az állatoknak is megvan”. Ma pedig a méltósághoz való joghoz kapcsolódása teszi 

specifikussá az ember élethez való jogát „az állatok és fák jogai” textusában. Szétválasztandó 

ugyanis az állam kötelezettsége külön az élet (minden élet) védelmére és külön a méltóság 

védelmére az ember alanyi jogától az életre és méltóságra. „Az állatok és fák jogai” nem puszta 

metaforák: az államnak valóban vannak kötelességei minden élet természeti alapjainak 

fenntartására, s védeni köteles minden életet a mohától kezdve az embrión keresztül az emberig, 



de ez a védelem a szorosan vett egyéni emberi életet kivéve relatív, és csak az embernek van rá 

szubjektív joga. 

Mi határozza meg ma az élethez való jog és a méltósághoz való jog kapcsolatát? Ha egy 

alkotmánybíróság életről és halálról dönt, tisztáznia kell emberképét. Napjainkban a dualista 

felfogás uralkodik: a test és lélek eltérő státusának különböző szekularizált változatai. A „testi” 

jogok individualitásukban alacsonyabbrendűek, mint az absztrakt, a konkrét egyéntől könnyen 

elválasztható „lélek”: a méltóság. Szokás ugyan abból kiindulni, hogy az ember biológiai és 

társadalmi lény. De ennek az összekapcsolásnak a jogban már nincs következménye, hiszen az 

élethez való jogot mint a „biológiai-fizikai létezés jogát” fogják fel; ezért kapcsolódik hozzá 

hagyományosan a testi épség, egészség joga is. Ezek (individuális) „testi” jogok, a legtöbb 

alkotmányban nem élveznek abszolút védelmet, szemben a méltósághoz való joggal, amellyel az 

egyén az emberi nem méltóságából részesedik, s amely ezért érinthetetlen. (Ez a „nembeli” jog 

túl is éli az egyént azok szemében, akik - mint sokan - a kegyeleti „jogokat” a halott jogának 

tekintik.) 

A méltósághoz való jog és az élethez való jog ilyen hierarchiája súlyos következményekkel jár. 

A dualista felfogás alapján ugyanis indokolhatóvá válik az egyes ember feláldozása közösségi 

célokra. Ez esetben a generális prevenció céljából is ki lehet végezni a bűnözőt, mert méltósága 

úgysem szenved csorbát. (Hegel a büntetéssel becsüli meg a bűnözőt. Szerintem ez az érv csak a 

halálbüntetésen kívüli egyéb büntetésekre fogadható el.) A dualista értékrenddel könnyű lesz az 

élet feletti idegen rendelkezést megindokolni azokban az esetekben is, amikor megállapítják a 

méltóság elvesztését - pl. a tiszta tudat végleges elvesztésével járó betegség. Azaz: ha az ember 

védelmét a dualizmus folytán az absztrakt méltóság érinthetetlenségére korlátozzuk, a konkrét 

ember életét kiszolgáltatjuk. 

Az Alkotmánybíróság szabadon eldöntheti, hogy egységes és oszthatatlan ember-felfogásból 

indul ki, elvetve a „test” és „lélek” dualizmusát, azaz az embert élete és méltósága egységében 

szemléli. Ennek megfelelően csakis az élethez való alanyi jog és a méltósághoz való alanyi jog 

egysége adja meg a specifikusan a konkrét egyénre vonatkozó státust: Az ember élethez valójogát 

az emberi méltósághoz való jogban bennefoglalt érinthetetlenség és egyenlőség teszi sajátosan az 

emberi élethez való joggá (túlmenve az állatok és mesterséges jogalanyok létezési jogán); 

másrészt a méltóságnak mint alapjognak az egyén számára nincs értelme, ha már nem él. 

(Halálának esetleges erkölcsi értéke a túlélők ügye - beleértve az állam idevágó kötelességeit is -, 

ettől persze még motiválhatja az ő tetteit, akár önfeláldozását is.) Az emberi méltóság az emberi 

élettel eleve együttjáró minőség. Az emberi méltósághoz való alanyi jog megtiltja, hogy a 

méltóságtól megfosszák az egyént. De az emberi méltóságtól az embert csakis életének 

elvételével lehet megfosztani, s ezzel mindkettő végérvényesen megszűnik. 

Az emberi méltósághoz és az élethez való jog a fenti felfogás szerint alapvetően különbözik 

minden más jogtól. 

Ez a jog osztatlan és az egész embert érinti - míg minden más jog elvont „szerepeket”, 

rész-aspektusokat szabályoz. (Még a személyiségi jogok is az átlagos, „normális” érzékenységű 

embert veszik csak figyelembe.) Az élethez és méltósághoz való jog, mint az ember jogi 

státusának alapja, egyszerre a legszemélyesebb és a legáltalánosabb. 

A többi jog korlátozható, majd helyreállítható; elvonásuk annyiban is csak részleges lehet, 

hogy korlátozásuk más jogok érvényesülését nem zárja ki. Számos jog teljes egészében elvehető, 

majd ismét megszerezhető. Elvonásuk végső határa éppen az ember élethez és méltósághoz való 

joga (ami nem jelenti azt, hogy e végső határig elmenni minden esetben alkotmányos lenne). 

Ezzel szemben az élethez és méltósághoz való jog csak elvehető, mégpedig csakis 

visszafordíthatatlanul, és akkor minden más jog is megszűnik. Az élethez és méltósághoz való 



jog oszthatatlansága folytán elvileg korlátozhatatlan, s egyben minden más jog korlátozásának 

elvi határa. (Ha e két jog egységében az egyén jogi státusának alapját ismerjük el, az erre épülő 

egyéb jogok tekintetében lehet arról különbözőképpen dönteni, hogy azok milyen mértékben 

korlátozhatók. A személyes szabadság korlátozása, például büntetésképpen, sokféle lehet. Az 

adott jogrendszeren belül meg kell határozni egy olyan határt, amelyen a szabadságvesztés 

büntetése sem léphet túl. Ez a nyitott börtöntől a „térdig vasban” fogságig országonként - 

alkotmányonként - más és más lehet. Eközben az élethez és méltósághoz való jogból levezethető 

különböző származékos jogokat is korlátozhatják - pl. a méltóság külső megnyilvánulása 

tekintetében. De az elítéltet számos más jog továbbra is megilleti, s büntetése letöltésével a 

személyes szabadsághoz való joga is helyreáll. A korlátozások azonban az élet és méltóság 

alapjogát nem érinthetik; nemcsak mert tilos, hanem mert a jog nem is képes erre. Könnyű belátni 

például, hogy amíg a fogoly tudatánál van, elvehetetlen tőle az autonóm reakció, a szabad 

viszonyulás lehetősége: akár belső ellenállás, akár bűnbánat vagy más döntés. S amíg él, emberi 

státusza kétségbevonhatatlan. Az élet és méltóság egységes szemlélete ennél is teljesebben védi 

az embert: méltósága nem függ tudati vagy erkölcsi állapotától, hanem életével adva van. Emberi 

státusza azért kétségbevonhatatlan, mert élete méltóságánál fogva érinthetetlen.) 

Az Alkotmány 8. §-a határt szab az alapjogok korlátozhatóságának. „Lényeges tartalmukat” 

eleve kivonja a törvényhozó, azaz az állam rendelkezése alól, másrészt a legfontosabb alapjogok 

gyakorlásának felfüggesztését vagy korlátozását rendkívüli állapot, szükségállapot, vagy 

veszélyhelyzet idején sem engedi meg. Az élethez és méltósághoz való jog viszont fogalmilag 

korlátozhatatlan, csak teljesen és végérvényesen lehet megfosztani tőlük az embert, azaz nem 

lehet különbséget tenni korlátozható rész és „lényeges tartalom” között. Az élethez és emberi 

méltósághoz való jog maga a lényeges tartalom, s ezért az állam nem rendelkezhet fölötte. E 

jogok minden más alapjog lényeges tartalmának is részét képezik, hiszen az összes többi alapjog 

forrásai és feltételei, továbbá azok korlátozhatóságának abszolút határai. 

Ebből az következik, hogy az élethez és méltósághoz való jogtól megfosztás fogalmilag 

„önkényes”. Az állam az Alkotmány egész alapjogi koncepciójával kerül szembe, ha a 

halálbüntetés lehetővé tételével és szabályozásával rendelkezik az emberi élethez és méltósághoz 

való jog elvételéről. Ezért az Alkotmány 54. § (1) bekezdése sem értelmezhető úgy, hogy mint 

„nem-önkényes” megfosztást, lehetővé tenné a halálbüntetést. Ellenkezőleg, a halálbüntetés 

alkotmányellenes. 

A halálbüntetés tehát nem azért önkényes, mert az élethez való jog lényeges tartalmát 

korlátozza, hanem azért, mert az élethez és méltósághoz való jog - sajátosságai folytán - eleve 

korlátozhatatlan. Ezért nem is kellett az Alkotmány 8. § (2) és (3) bekezdésének az 1990. évi XL. 

törvénnyel való módosítása ahhoz, hogy a halálbüntetés alkotmányellenessé váljék. Az 

Alkotmány 54. § (1) bekezdésében szereplő „önkényesség” fogalmát akkor sem lehetett úgy 

értelmezni hogy az - mint nem-önkényest - lehetővé tenné a törvényes eljárásban kiszabott 

halálbüntetést, amikor az Alkotmány 8. §-ának (3) bekezdése még megengedte az alapvető jog 

gyakorlásának olyan korlátozását, „amely az állam biztonsága, a belső rend, a közbiztonság, a 

közegészség, a közerkölcs vagy mások alapvető jogainak és szabadságának a védelme érdekében 

szükséges”. A halálbüntetés már ekkor is alkotmányellenes volt, mert az élethez és méltósághoz 

való jog vonatkozásában mindenfajta és bármely alapon nyugvó korlátozás lehetősége elvileg 

kizárt. 

4. A jogos védelem problémája. 

Az Alkotmánybíróság szükségesnek látta megjegyezni, hogy a halálbüntetés megszüntetésével 

az egész büntetési rendszer felülvizsgálata esedékessé válik. A büntetések rendszerével 

kapcsolatos problémák súlyán sokat enyhít az, hogy a halálbüntetés a Btk.-ban mindig vagylagos 



büntetés volt. Az élethez és méltósághoz való jog egységes szemlélete viszont valóban 

elkerülhetetlenné teszi a jogos védelem új indokolását, legalábbis arra az esetre, ha az élet ellen 

támadót megölik. (Az alábbiak kizárólag a jogos védelemnek erre az esetére vonatkoznak.) Ha 

ugyanis az élethez való jogtól megfosztás fogalmilag önkényes, akkor senkinek, semmilyen 

körülmények között nem lehet joga arra, hogy egy másik ember életét elvegye. A jogos védelem 

problémája érvényes minden más esetre is, amikor törvény „megengedi” az élet elvételét, mint pl. 

végszükségben vagy elöljáró parancsára. 

Bár e következmények levonása nem az Alkotmánybíróság feladata, röviden utalok arra, hogy 

a 3. pontban kifejtettekből a jogos védelem vonatkozásában mi következik. Az élettől való 

megfosztásra nem áll a jogos védelem szokásos indokolása, hogy „a jogtalan támadás színhelyén 

az állam bűnüldöző szervei éppen nincsenek jelen, s így a megtámadott (vagy az érdekében 

fellépő személy) a támadóval szemben a társadalom védekezését valósítja meg”. Az 

önbíráskodásra az állam nem engedhet át olyan hatalmat, ami neki sincs: a támadót nem ítélhetné 

halálra a bíróság sem. 

Az élethez való jog abszolút felfogása következtében a jogos védelem köre szűkebb lesz. Élet 

csakis élettel lehet arányos. Ha anyagi javakat vagy a közérdeket ért támadást a támadó 

megölésével hárítanak el, a büntethetőséget nem lehet a jogos védelem szabálya alapján kizárni. 

A kérdés azonban fennmarad: miért nem büntethető az, aki az életet ért támadást a támadó 

megölésével hárítja el? 

Ha a megtámadott megöli támadóját, a „jogos védelem” biztosította büntethetetlenséggel a jog 

nem az élettől való megfosztás jogszerűségét ismeri el, hanem annak a szituációnak jogon 

kívüliségét, amelyben a támadás és elhárítása lezajlott. A jogos védelem helyzete csakis akkor áll 

fenn, ha életek közötti választásról van szó „a halál újraelosztásáról” mert a megtámadott élete 

csak a támadó élete árán maradhat meg. A halált azonban a jog nem oszthatja el és nem oszthatja 

ki. Ebben a határhelyzetben a jog nem köteles és nem jogosítja semmire a megtámadottat. Jogot a 

támadó megölésére nem adhat, de ugyanazon okból azt sem írhatja elő, hogy a megtámadott tűrni 

köteles: ezzel ugyanis az ő élete felett rendelkezne. Így tehát a természeti állapot tér vissza azokra 

a pillanatokra, amíg az életek közötti választás szituációja fennáll. Lélektanilag is ugyanerről van 

szó: az életösztön megnyilvánulásáról, amely áttörhet minden civilizációs korlátot; a túléléshez 

való sajátosan nem emberi „jog”-ról („amely az állatoknak is megvan”). A választási helyzet 

megszűntével lép be újra a jog, amely azonban csak kompetenciája határait, vagyis a „jogos 

védelmi helyzet” feltételeinek meglétét vizsgálja, s ami ott történt, nem értékeli. 

Budapest, 1990. október 24. 

Dr. Sólyom László s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Szabó András alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

1. A meghallgatott szakértői vélemények a halálbüntetés hatástalanságát, a büntetési célok 

beteljesítésére való alkalmatlanságát és az ítélkezés ingadozásaihoz képesti önkényességét 

vizsgálták. Véleményem szerint ezek az érvek nem ügydöntőek, mert nem csak a halálbüntetésre, 

hanem lényegében minden más büntetésre is vonatkoznak. Tanulságuk azonban az, hogy sem a 

hatásosság hiánya, sem a célra való alkalmatlanság, sem az ítélkezés eltérései, ingadozásai nem 

kérdőjelezik meg a büntetés létjogosultságát általában. Közismert tény, hogy a büntetőjogi 

retorzió nem képes lényegesen befolyásolni a bűnözés alakulását, mivel ezt alapjában véve a 

társadalom aktuális állapota határozza meg. Ebből azonban nem következik, hogy a büntetések 

hatástalansága, a célok beteljesítésére való alkalmatlansága, avagy az ítélkezési gyakorlat 



eltérései és ingadozásai miatt le kellene mondani a büntetésről általában. Nem a büntetés 

hatásossága, célbeteljesítő alkalmassága és egyöntetűsége a büntetésalkalmazás alapja, hanem az 

az elv, hogy bűn büntetlenül nem maradhat, illetve, hogy a bűn büntetést érdemel. Ha pedig ezek 

az érvek nem kérdőjelezik meg a büntetőjogi büntetést általában, nem kérdőjelezik meg a 

halálbüntetés létjogosultságát sem. A büntetési célok beteljesítésére való alkalmatlanság ezen az 

érvrendszeren belül csak akkor tenné kérdésessé a büntetések és így a halálbüntetés 

alkotmányosságát, ha a büntetési célok alkotmányosan meghatározottak lennének. Márpedig 

alkotmányosan legitimált büntetési célok nincsenek. Ehhez képest a halálbüntetés - mint 

büntetési nem - alkotmányosságát vagy alkotmányellenességét egyedül és kizárólag az dönti el, 

hogy az Alkotmány hogyan szabályozza az élethez való jogot. Ezt pedig az Alkotmány 8. §-a az 

állam által védendő és lényeges tartalmában még törvény által sem korlátozható alapvető jogként 

definiálja. 

Amikor tehát az Alkotmánybíróság a halálbüntetést büntetési rendszerünkből kiiktatta, ezt nem 

büntetőjogi, vagy kriminológiai megfontolásokra alapozta, hanem egyedül és kizárólag az 

Alkotmányra. Fenntartotta a bűn büntetést érdemel elvét, de az állam büntetéshez való jogát - 

alkotmányos jogállamhoz méltóan - nem az államhatalom korlátlanságából vezette le. A 

büntetéshez való jog nem korlátlan. Le kell tehát mondanunk a halálbüntetésről, mint a korlátlan 

hatalomból folyó büntetési jogosítványról. 

2. Az Alkotmánybíróság megállapította határozata indokolásában, hogy a Btk.-ban 

meghatározott büntetések összefüggő rendszert alkotnak, a halálbüntetésnek mint e rendszer 

egyik elemének megszüntetése szükségessé teszi az egész büntetési rendszer felülvizsgálatát, 

amely azonban nem az Alkotmánybíróság feladata. 

A felülvizsgálat szükségességét a magam részéről az alábbiakban látom: 

- a büntetőjog mai rendszere - függetlenül a szakértők véleményétől és a büntetőjogelméleti 

magyarázatoktól - a halálbüntetést a büntetési célokkal, a generális és speciális prevencióval 

indokolja; 

- a halálbüntetés kiiktatása a büntetési rendszerből tehát szükségképpen kihat a büntetőjog 

társadalmi rendeltetésének Btk.-ban adott értelmezésmódjára; 

- mivel pedig a halálbüntetés büntetőjogi rendszeren belüli indokait a büntetési célokban, a 

büntetések célkövetésében találta meg, ezeket is szükségképpen alkotmányellenesnek kell 

tekinteni; 

- a büntetőjogi büntetést nem szükséges célkövetéshez vagy célra való alkalmassághoz kötni, 

hiszen attól, hogy nem hatásos vagy nem teljesít be célokat, alkalmazása még szükséges, 

igazságos és indokolt lehet. A bűn büntetést érdemel elve célkövetés, hatékonyság és hatásosság 

nélkül is teljesedésbe mehet; 

- a büntetőjog társadalmi rendeltetése az, hogy a jogrendszer egészének szankciós zárköve 

legyen. Nincs önálló működési terepe, mint egyéb jogágaknak. Ezért más a büntetőjogi szankció, 

mint az egyéb jogágak reparáló, helyreállító vagy egyéb kötelességstatuáló szankciói. A 

büntetőjogi szankció ezért büntetés, ezért hátrányokozás. Szerepe és rendeltetése a jogi és 

erkölcsi normák épségének fenntartása, amikor már más jogági szankciók nem segítenek; 

- a jogépségi büntetésnek szimbolikus funkciója van: a büntetőjogi parancsokat nem lehet 

büntetlenül megsérteni sem akkor, ha okunk van rá, sem akkor, ha a büntetés nem ér el 

semmilyen célt, vagy alkalmatlan meghatározott cél elérésére. A büntetés célja önmagában van: a 

jogépség nyilvános deklarálásában, a célra nem tekintő megtorlásban; 

- a célra nem tekintő, szimbolikus, jogépségi megtorló büntetés egyet jelent az arányos büntetés 

elvével. Az arányos büntetés elve kizárja a célbüntetést, mert a célbüntetés nem a tett súlyához 

való arányítást, hanem a célhoz mért viszonyítást kívánja meg és teszi lehetővé. Ha például a 



nevelést vagy a kezelést tekintenénk célnak, súlyos bűncselekmény elkövetése esetén a 

neveletlenség vagy gyógyíthatóság a mérce, a viszonyítási alap, de nem a tett súlya. A tettes 

személyiségállapota viszont jogállamban nem lehet a büntetés alapja. A jogépségi büntetés, a 

megtorló arányos büntetés sokkal humánusabb a látszólag humánus nevelő célbüntetésnél, mert 

nem érinti személyiségemet, személyi autonómiámat és lelkiismereti szabadságomat. A 

büntetőjogi büntetéskiszabás logikája nem cserélhető fel a nevelés és a gyógyítás logikájával, ha 

meg akar maradni az igazságszolgáltatás kereteiben; 

- az arányos büntetés elve azért is egyedül lehetséges alkotmányos jogállami büntetés, mert 

egyedül ez fér össze a jogegyenlőség eszméjével. Minden egyéb tekintet a jogegyenlőtlenség 

deklarálása volna, hiszen szükségképpen az egyén valamilyen személyiségi állapotát vagy 

státusát tekintené a büntetés zsinórmértékének és nem a tettet. 

A halálbüntetés kiiktatása büntetési rendszerünkből azzal a paradox következménnyel jár, hogy 

a jogépségi büntetés, tehát a megtorló büntetés eszméje nyer megerősítést. Nem a bosszú, aminek 

a tálió elve felel meg, tehát a szemet szemért, fogat fogért. A megtorlás történelmileg a bosszú 

racionalizálása és mértékletessége. Megtartja az erkölcsi felháborodást mint motívumot, de 

mércéjében mérsékletre, önkorlátozásra, méltó és megérdemelt malum okozásra késztet. A 

halálbüntetés helyébe lépő legsúlyosabb büntetés lesz ezentúl a viszonyítási mérce. A megtorló 

büntetés tiszteletben tartja a személyiséget, mert nem vesz át sem pszichoterápiai, sem gyógyító, 

sem szociális vagy lelki gondozó szerepet, tehát nem kötelez büntetésként ezekre. Ezek a 

funkciók szolgáltatásként felkínálandók és felkínálhatók a büntetés végrehajtása során. 

Az állam büntető hatalmának nincs joga életet elvenni. Alkotmányos jogállam nem akasztat! 

De joga van az alkotmányos jogállamnak a jogépségi büntetésre, a megtorló, arányos büntetésre. 

Arányos büntetést pedig ki lehet szabni halálbüntetés nélkül is. Ahogy az emberiség lemondott a 

testcsonkító és testi büntetésekről, lemondhat a halálbüntetésről is. Az arányos büntetés elve nem 

szenved csorbát, ha a deres mellé odahelyezzük a bűnügyi múzeumokba a bitót és a nyaktilót is. 

Budapest, 1990. október 24. 

Dr. Szabó András s. k., 

alkotmánybíró 

Dr. Zlinszky János alkotmánybíró párhuzamos véleménye 

1. A halálbüntetés és az Alkotmány szövege. 

A halálbüntetés alkotmányellenessége szempontjából az Alkotmány 8. § (2) bekezdése és az 

54. § (1) bekezdése vizsgálandó, összhangban az Alkotmány egész szövegével és alapvető 

irányával. 

Az 54. § (1) bekezdésének azon kitétele, hogy életétől senki sem fosztható meg önkényesen, 

nyilván az emberi jogok deklarációjának szövegét vette át, és mindkét szöveg arra a helyzetre 

nyert megfogalmazást, amikor a jog még ismeri a halálbüntetést. Az „eleve önkényes” a 

halálbüntetésre vonatkozólag az Alkotmányból nem vezethető le: az Alkotmány eredetileg a 

halálbüntetést, ha azt törvény alapján rendes bírói eljárásban szabták ki, nem tekintette 

önkényesnek. 

(Az Alkotmány szövege amellett értelmileg is pontatlan: nyilván nem lehetetlen valakit életétől 

önkényesen megfosztani, hanem tilos!) 

Az utóbb módosított 8. § (2) bekezdés alapvető emberi jog korlátozását törvény által is tiltja: ha 

az élethez való jogot alapvető jognak ismerjük el - s Alkotmányunk kétségtelenül ezt teszi -, úgy 

ez a jog nem korlátozható a Büntető Törvénykönyv által. Kérdés, hogy az élet elvétele annak 

korlátozását jelenti-e. Minthogy a kevesebben a több benne van, és a teljes megfosztás több, mint 



a korlátozás, ez megállapíthatónak tűnik. 

2. Az élethez való jog. 

A jog azonban nem biztosíthat végtelen életet az embernek. Célja csupán olyan társadalmi rend 

megalkotása és fenntartása, amelyben az egyén a többiek sérelme nélkül szabadon kiteljesítheti 

életét és emberi méltóságát. Az emberi méltóság kiteljesítésében a szabad döntés erkölcsi értékek 

elfogadására és megvalósítására bennfoglaltatik. Minden olyan jogi korlát, amely erkölcsi 

döntéseket közvetlenül vagy közvetve rákényszerít az emberre, voltaképp sérti az ember 

méltóságát, mert erkölcsi döntésének szabadságát, ezzel értékét kisebbíti, végső esetben 

megszünteti. A jog tehát az ember szabadságának lehető tiszteletbentartásával olyan együttélési 

normákat állapít meg, amelyek az egyének közti súrlódásokat hivatottak feloldani; ugyanakkor az 

egyén biztonságát is szavatolni törekszik, hogy életét céljainak megfelelően szabadon alakíthassa. 

Az emberi szabadság korlátja ott van, ahol e szabadság mások szabadságával ütközik. Ha az 

ember szabad döntése másik ember élete, méltósága, cselekvési szabadsága ellen irányul, a 

társadalom, ezen belül az állam kötelessége a megtámadottnak segítség nyújtása. Az állam a 

jogrendben ezt a segítséget kilátásba helyezi, és egyúttal megtiltja a támadással vagy 

fenyegetéssel szembeni egyéni védekezést (legalábbis igen szűk hátárok közt ad arra mentséget, 

mikor a támadás közvetlen és ameddig másként el nem hárítható). 

3. Az állam büntető hatalma. 

Az állam büntető hatalma arra szolgál, hogy az egyén biztonságát védje. Egyrészt azáltal, hogy 

a támadást vagy sértést megtorolva, a sértőt a saját állásfoglalása megváltoztatására indítsa, 

másrészt azáltal, hogy a büntetéssel fenyegetés másokat a hasonló sértésektől visszatartson, végül 

azáltal is, hogy azokat a helyzeteket, amelyekben valaki élete és emberi méltósága fenyegethető, 

megszüntesse, minimumra csökkentse. 

Az állam büntető hatalma kétségtelenül korlátozza az embert döntési szabadságában, tehát 

bizonyos fokig korlátozza az emberi méltóságot. Egyúttal új erkölcsi pozitív döntésre is 

lehetőséget ad azzal, hogy a törvényesen kialakított normát szabadon el lehet fogadni, be lehet 

tartani, és az ilyen döntésnek van erkölcsi értéke. Mégis tény, hogy amint az emberi 

szabadságnak a társadalmi lét korlátja is ugyanakkor, amikor előfeltétele is, az államilag védett 

norma is korlátja az erkölcsi értéknek, és azért csak ott és annyiban van helye, ahol és 

amennyiben az egyének életének, szabadságának védelmében szükséges (az életet itt a társadalmi 

lét összes előfeltételeire kiterjesztetten értelmezve). A büntetés tehát, álláspontom szerint és 

szemben dr. Szabó András párhuzamos véleményében kifejtettekkel, csak ebben a célra irányított 

értelemben elfogadható, és indokoltságát veszti azonnal, amint céljai megvalósítására 

alkalmatlanná válik. A társadalom ugyanis végső soron nem jogosult az egyén erkölcsisége, 

értékmegragadása vagy tagadása felett ítéletet mondani. 

4. Végkövetkeztetés. 

Minthogy az állam büntetőhatalmának értelmezése az Alkotmánybíróság tagjai közt sem 

egységes, ebből önmagából vagy annak korlátaiból nem vezethető le a halálbüntetés 

megengedhető vagy megengedhetetlen volta. A büntetőjognak véleményem szerint 

hallgatólagosan századok óta elfogadott elve - alkotmányos elve -, hogy a büntetés célja 

megelőző: védett társadalmi értékekkel szembeni támadások visszaszorítását szolgálja. Csak ott 

és annyiban érvényesülhet, ahol e céljának megfelel és jogalapját veszti, ha e célt nem tudja 

szolgálni, vagy csak nagyobb sérelem árán szolgálja, mint amelyet elhárít. 

A halálbüntetés általános visszatartó hatása ma a tudomány által nem igazolható. Akkor lenne 

visszatartó hatása nagy valószínűség szerint a fenyegetett esetek egy részénél, ha a büntetésre a 

bűnös biztosan számíthatna; egy más részénél akkor sem, mert a halállal fenyegetett 

cselekmények részben indulat hatására vagy elferdült hajlamok hatására valósulnak meg. A 



bűnüldözés elégtelen hatásfoka miatt azonban még ott sem érvényesül a visszatartó hatása, ahol 

erre lehetőség lenne; és nem igazolható, hogy ezekben az esetekben más súlyos, de nem halálos 

fenyegetettség a biztos bekövetkezés esetén nem lenne ugyanilyen visszatartó hatású. Ebben a 

vonatkozásban tehát ma a halálbüntetés szükségessége nem igazolt, ezért alkalmazása a 

törvényhozó hatalmi döntésén vagy annak fenntartásán alapul: önkényes. 

Kétségtelen, hogy a halálbüntetés kizárja a bűnismétlés veszélyét. Ez gyakori, tehát a 

halálbüntetés bizonyos társadalmi biztonságot látszik megvalósítani. Ám a bűnismétlés veszélye 

más eszközökkel is visszaszorítható; a bűnözés előfeltételeit közben a társadalom újratermeli; s a 

halálbüntetés arról tereli el a figyelmet, hogy a társadalom az előfeltételek megszüntetésére és a 

biztonságos együttélés előfeltételeinek megteremtésére nem fordít olyan gondot, amilyen 

szükséges lenne. Ebből a szempontból a halálbüntetés fenntartása egyenesen káros, mert leplezi a 

valóban szükséges állami akciók elmaradását. Amellett a halálbüntetés a - bármily valószínű - 

mégis esetleges bűnismétlés veszélyét egy biztos életet megszüntető aktussal küszöböli ki, 

márpedig az élethez való jog alapvető jellegéből folyóban azt nem lehet korlátozni vagy 

megszüntetni vélt, de nem biztos veszélyek elhárítása vagy inkább csökkentése érdekében. 

A bűnözőkkel szembeni társadalmi indulatok ma hazánkban sokszor nyilatkoznak meg a 

halálbüntetés fenntartása mellett. Ám ezek az indulatok sokszor halállal nem fenyegetett 

bűncselekményekkel szemben is megnyilatkoznak, halálos gázolások miatt is követelnek adott 

esetben halált az okozó fejére. Az Alkotmánybíróság azonban nem a társadalom előtt keresi a 

népszerűséget, hanem szigorúan a jogrendszer összhangját és alkotmányosságát hivatott 

biztosítani: az élet elvétele az állam által alkotmányunk szigorúan vett szövege szerint is tilos és a 

büntetőjog alkotmányos elveivel sem támasztható alá. 

Budapest, 1990. október 24. 

Dr. Zlinszky János s. k., 

alkotmánybíró 

 


